



ਭਾਗ – 2 PART – 2

# 'KHOJI'

#### SIMRAN (WORD CONTEMPLATION) Part-2

The practice of Simran begins with the 'tongue'.

This repetition of Guru-Word, 'GURMANTAR' with the tongue is the physical activity of Simran.

As the practice of *Simran* with the 'tongue' progresses *GURMANTAR* will begin to settle in the subconscious mind. The same method is used to teach children 'multiplication tables'. When the '**multiplication tables**' become **firmly anchored** in the mind the solving of mathematic problems becomes easy.

In the same way to anchor *GURMANTAR* in the subconscious mind it is essential to continuously practice its repetition with the 'tongue'. This practice of continuous 'repetition' or 'reciting' is called '*Simran*'.

In the beginning, the seeker through hearsay or by imitation adopts a certain method of doing *Simran*.

In their ignorance, many seekers stubbornly practice difficult methods of doing *Simran* which have a negative impact on the body and the mind. For example

shaking of the head or some other part of the body.doing Simran very loudly.doing Simran fast-rapidly.using another word or 'adjective' after Wahegurutying hair to the ceiling.focusing the mind on some light.focusing between the center of eyes.doing Simran while standing on one leg - etc.

Many other ways and methods are also being practiced.

ਸਿਮਰਨ ਦੀ ਕਮਾਈ 'ਰਸਨਾ' ਤੋਂ ਅਰੰਭ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ।

'ਰਸਨਾ' ਨਾਲ ਮੁੜ-ਮੁੜ ਕੇ 'ਗੁਰਮੰਤ੍' ਦਾ ਰਟਨ ਕਰਨਾ 'ਸਿਮਰਨ' ਦੀ ਸਰੀਰਕ ਕ੍ਰਿਆ ਹੈ ।

'ਰਸਨਾ' ਨਾਲ ਜਿਉਂ-ਜਿਉਂ ਸਿਮਰਨ ਦਾ ਅਭਿਆਸ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਤਿਉਂ-ਤਿਉਂ ਗੁਰਮੰਤ, ਮਨ-ਚਿਤ-ਅੰਤਿਸ਼ਕਰਨ ਵਿਚ ਉਤਰਦਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।ਬੱਚਿਆਂ ਨੂੰ ਹਿਸਾਬ ਦੇ 'ਪਹਾੜੇ' ਯਾਦ ਕਰਾਉਣ ਲਈ ਇਹੀ ਤਰੀਕਾ ਵਰਤਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।ਜਦੋਂ 'ਪਹਾੜੇ' ਮਨ-ਚਿਤ ਵਿਚ 'ਦ੍ਰਿੜ' ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹਨ ਤਾਂ ਹਿਸਾਬ ਦੇ ਸਵਾਲ ਕੱਢਣੇ ਸੌਖੇ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹਨ।

ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਗੁਰਮੰਤ੍ ਨੂੰ ਮਨ-ਚਿਤ ਵਿਚ ਦ੍ਰਿੜ ਕਰਨ ਲਈ **'ਰਸਨਾ' ਨਾਲ** ਮੁੜ-ਮੁੜ ਕੇ ਰਟਨ ਕਰਨਾ ਲਾਜ਼ਮੀ ਹੈ । ਇਸੇ 'ਰਟਨ' ਅਥਵਾ ਜਪਨ ਨੂੰ 'ਸਿਮਰਨ' ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ।

ਸ਼ੁਰੂ ਸ਼ੁਰੂ ਵਿਚ ਜਗਿਆਸੂ ਸੁਣ-ਸੁਣਾ ਕੇ ਜਾਂ ਦੇਖਾਂ-ਦੇਖੀ ਸਿਮਰਨ ਦਾ ਕੋਈ ਤਰੀਕਾ ਅਪਣਾ ਲੈਂਦਾ ਹੈ ।

ਅਗਿਆਨਤਾ ਵਿਚ ਕਈ ਜਗਿਆਸੂ ਸਿਮਰਨ ਦੇ ਔਖੇ ਤੇ ਮਨ-ਹੱਠ ਤਰੀਕੇ ਵਰਤਦੇ ਹਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਸਰੀਰ ਅਤੇ ਮਨ ਉੱਤੇ ਹਾਨੀਕਾਰਕ ਅਸਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ ਕਿ —

ਸਿਰ ਜਾਂ ਕਿਸੇ ਹੋਰ ਅੰਗ ਦਾ ਹਿਲਾਉਣਾ, ਬਹੁਤ ਉੱਚੀ-ਉੱਚੀ ਸਿਮਰਨ ਕਰਨਾ, ਕਾਹਲੀ ਵਿਚ ਛੇਤੀ-ਛੇਤੀ ਸਿਮਰਨ ਕਰਨਾ, ਕਿਸੇ ਹੋਰ ਅੱਖਰ ਦਾ 'ਸੰਪਟ' ਲਾਉਣਾ, ਕੇਸਾਂ ਦਾ ਛੱਤ ਨਾਲ ਬੰਨ੍ਹਣਾ, ਮਨ ਦਾ ਧਿਆਨ ਕਿਸੇ ਰੌਸ਼ਨੀ ਤੇ ਧਰਨਾ, ਧਿਆਨ ਅੱਖਾਂ ਦੇ ਵਿਚਕਾਰ ਟਿਕਾਉਣਾ, ਇਕ ਲੱਤ ਤੇ ਖਲੋ ਕੇ ਸਿਮਰਨ ਕਰਨਾ ਆਦਿ। ਹੋਰ ਵੀ ਅਨੇਕਾਂ ਕਿਸਮ ਦੇ ਢੰਗਾਂ ਦੀ ਵਰਤੋਂ ਕੀਤੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਮਨ–ਹੱਠ ਤਰੀਕਿਆਂ ਦੀ ਬਾਬਤ ਗੁਰਬਾਣੀ ਵਿਚ ਇਉਂ ਬਿਆਨ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਹੈ—

ਹਠ ਕਰਿ ਮਰੈ ਨ ਲੇਖੈ ਪਾਵੈ ॥ ਵੇਸ ਕਰੇ ਬਹ ਭਸਮ ਲਗਾਵੈ ॥ ਨਾਮ ਬਿਸਾਰਿ ਬਹਰਿ ਪਛਤਾਵੈ ॥ (ਪੰਨਾ–੨੨੬) ਆਪਿ ਦਿਖਾਵੈ ਆਪੇ ਦੇਖੈ ॥ ਹਠਿ ਨ ਪਤੀਜੈ ਨਾ ਬਹ ਭੇਖੈ ॥ (ਪੰਨਾ-੬੮੬) ਹਠ ਅਹੰਕਾਰ ਕਰੈ ਨਹੀਂ ਪਾਵੈ ॥ ਪਾਠ ਪੜੈ ਲੇ ਲੋਕ ਸੁਣਾਵੈ ॥ ਤੀਰਥਿ ਭਰਮਸਿ ਬਿਆਧਿ ਨ ਜਾਵੈ ॥ ਨਾਮ ਬਿਨਾ ਕੈਸੇ ਸਖ ਪਾਵੈ ॥ (บ้ธา-ช่อน-อ่ะ) ਹਠ ਨਿਗਹ ਕਰਿ ਕਾਇਆ ਛੀਜੈ ॥ ਵਰਤ ਤਪਨ ਕਰਿ ਮਨ ਨਹੀ ਭੀਜੈ ।। ਰਾਮ ਨਾਮ ਸਰਿ ਅਵਰ ਨ ਪਜੈ ।। (นํ๙ๅ-๙๐๚) ਕਬੀਰ ਰਾਮ ਕਹਨ ਮਹਿ ਭੇਦ ਹੈ ਤਾ ਮਹਿ ਏਕ ਬਿਚਾਰ ॥ ਸੋਈ ਰਾਮ ਸਭੈ ਕਹਹਿ ਸੋਈ ਕੳ ਤਕਹਾਰ ।। (ນໍ້ດາ-9328) ਜੇ ਪ੍ਰਭੂ-ਸਿਮਰਨ ਦਾ ਨਿਸ਼ਾਨਾ ਕਿਸੇ ਨੀਵੇਂ ਮਾਇਕੀ ਸੁਆਰਥ ਅਬਵਾ ---

> ਮਾਨਸਿਕ ਸ਼ਕਤੀਆਂ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਨ ਲਈ, ਰਿਧੀਆਂ-ਸਿੱਧੀਆਂ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਨ ਲਈ, ਭੂਤ-ਪ੍ਰੇਤ ਕਾਬੂ ਕਰਨ ਲਈ, ਭਲੇ-ਭਲੇਰੇ ਬਣਨ ਲਈ, ਵਾਹ-ਵਾਹ ਕਰਵਾਉਣ ਲਈ, ਹਉਮੈ ਨੂੰ ਪੱਠੇ ਪਾਉਣ ਲਈ

ਕੀਤਾ ਜਾਵੇ – ਤਾਂ ਇਹ 'ਸਿਮਰਨ' ਨਿਸਫਲ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।ਭਾਵੇਂ ਐਸੇ ਜਗਿਆਸੂ ਨੂੰ ਮਾਨਸਿਕ ਸ਼ਕਤੀਆਂ ਅਥਵਾ ਰਿਧੀਆਂ-ਸਿੱਧੀਆਂ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋ ਜਾਣ, ਪਰ ਉਹ 'ਨਾਮ' ਦੀ ਦਾਤ ਤੋਂ ਵਾਂਝਾ ਰਹਿ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।

ਰਿਧਿ ਸਿਧਿ ਸਭੁ ਮੋਹੁ ਹੈ ਨਾਮ ਨ ਵਸੈ ਮਨਿ ਆਇ ।। (ਪੰਨਾ-੫੯੩) ਬਿਨੁ ਨਾਵੈ ਪੈਨਣੁ ਖਾਣੁ ਸਭੁ ਬਾਦਿ ਹੈ ਧਿਗੁ ਸਿਧੀ ਧਿਗੁ ਕਰਮਾਤਿ ।। (ਪੰਨਾ-੬੫੦)

ਜਤ ਸਤ ਸੰਜਮ ਹੋਮ ਜਗ ਜਪੁ ਤਪੁ ਦਾਨ ਪੁੰਨ ਬਹੁਤੇਰੇ।

2

Gurbani guides us about these stubborn ways in the following manner: -

He who dies in obstinacy is not accepted, even though he may wear religious garb, or apply plenty of ash to his body. **Forgetting the 'Name', he repents afterwards.** 226 The lord Himself sees and Himself makes man see. By obstinacy, He is not pleased, nor by many religious garbs. 686

Practicing obstinacy & self-conceit the Lord is obtained not. Studying religious texts andreading them to people, and wandering at shrines, the malady is eradicated not.Without the Name, how can the mortal obtain peace?905-06

By practicing stubborn self torture, the body wears off. Through fasting & penance, the soul is softened not. **Nothing else becomes equal to the lord's Name.** 905

*Kabir, there is a secret in worshipping Rama; therein lies a point worthy of consideration. The same word, everyone uses for Dasrath's son and the same word for the Wondrous Lord.* 1374

If the goal of doing Lord's Simran is for some low Mayaci self-interest, or -

- to acquire powers of the mind
- to acquire powers for performing miracles
- to control spirits
- to project an image of being good
- to receive praise
- to boost the ego

then the practicing of such *Simran* bears no fruit. Even if such a seeker attains mental/miraculous powers he remains empty handed and devoid of the gift of the *'Naam'*.

*Riches and miracles are worldly attachments and hence the Name cannot abide in the mind.* 593

Without the Name, in vain are all the wears & eats and accursed is the success & accursed the supernatural power. 650

Lots of continence, rituals, penances, charities, etc. are performed. -

ਰਿਧਿ ਸਿਧਿ ਨਿਧਿ ਪਾਖੰਡ ਬਹੁ ਤੰਤ੍ਰ ਮੰਤ੍ਰ ਨਾਟਕ ਅਗਲੇਰੇ । ਵੀਰਾਰਾਧਣ ਜੋਗਣੀ ਮੜ੍ਹੀ ਮਸਾਣ ਵਿਡਾਣ ਘਨੇਰੇ । ਪੂਰਕ ਕੁੰਭਕ ਰੇਚਕਾ ਨਿਵਲੀ ਕਰਮ ਭੁਇਅੰਗਮ ਘੇਰੇ । ਸਿਧਾਸਣ ਪਰਚੇ ਘਣੇ ਹਠ ਨਿਗ੍ਹ ਕਉਤਕ ਲਖ ਹੇਰੇ । ਪਾਰਸ ਮਣੀ ਰਸਾਇਣਾ ਕਰਾਮਾਤ ਕਾਲਖ ਆਨ੍ਹੇਰੇ । ਪੂਜਾ ਵਰਤ ਉਪਾਰਣੇ ਵਰ ਸਰਾਪ ਸਿਵ ਸਕਤਿ ਲਵੇਰੇ । ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਗੁਰ ਸਬਦ ਵਿਣੁ ਥਾਉ ਨ ਪਾਇਨਿ ਭਲੇ ਭਲੇਰੇ ।।

(ਵਾ.ਭਾ.ਗੁ.੫/੭)

ਗੁਰਬਾਣੀ ਵਿਚ ਸਿਮਰਨ ਕਰਨ ਦਾ ਸੌਖਾ ਤੇ 'ਸਹਿਜ' ਵਾਲਾ ਤਰੀਕਾ ਦੱਸਿਆ ਗਿਆ ਹੈ –

ਹਰਿ ਕਾ ਬਿਲੋਵਨਾ ਬਿਲੋਵਹੁ ਮੇਰੇ ਭਾਈ ॥ ਸਹਜਿ ਬਿਲੋਵਹੁ ਜੈਸੇ ਤਤੁ ਨ ਜਾਈ ॥ (ਪੰਨਾ-82੮) ਸਤਿਗੁਰਿ ਸੇਵਿਐ ਸਹਜ ਅਨੰਦਾ ॥ ਹਿਰਦੈ ਆਇ ਵੁਠਾ ਗੋਵਿੰਦਾ ॥ ਸਹਜੇ ਭਗਤਿ ਕਰੇ ਦਿਨੁ ਰਾਤੀ ਆਪੇ ਭਗਤਿ ਕਰਾਇਦਾ ॥ (ਪੰਨਾ-੧੦੬੩) ਸਹਜੇ ਨਾਮੁ ਧਿਆਈਐ ਗਿਆਨੁ ਪਰਗਟੁ ਹੋਇ ॥ (ਪੰਨਾ-੪੨੯) ਅਨਦਿਨ ਹਰਿ ਹਰਿ ਉਚਰੈ ਗਰ ਕੈ ਸਹਜਿ ਸੁਭਾਇ ॥(ਪੰਨਾ-੧੨੫੮)

ਅਨਦਿਨੁ ਸਹਜ ਸਮਾਧਿ ਹਰਿ ਲਾਗੀ ਹਰਿ ਜਪਿਆ ਗਹਿਰ ਗੰਭੀਰਾ ।। (ਪੰਨਾ–੫੭੪)

ਜਿਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਨਿੱਕਾ ਬੱਚਾ ਸਹਿਜ ਨਾਲ ਮਾਂ ਦੇ ਪਿਆਰ ਵਿਚ 'ਮੰਮੀ-ਮੰਮੀ' ਕਹਿੰਦਾ ਹੈ, ਤਿਵੇਂ ਹੀ ਜਗਿਆਸੂ ਨੇ ਵੀ 'ਗੁਰਮੰਤ੍ਰ' ਦਾ—

> ਸ਼ਹਿਜ ਵਿਚ ਸ਼ਾਂਤੀ ਨਾਲ ਅਦਬ ਨਾਲ ਭੈ-ਭਾਵਨਾਂ ਵਿਚ ਪਿਆਰ ਨਾਲ ਇਕਾਂਤ ਵਿਚ

ਸਿਮਰਨ ਕਰਨਾ ਹੈ ।

Many are involved in hypocritical practices of miracles and the dramas of tantra/mantra.

Many are those who practice rituals at the places of the dead.

Many are caught up in numerous yogic postures.

Many can be seen to perform seemingly numerous miraculous deeds.

Many are blinded by the powers of alchemy (art of turning metals into gold).

Many perform various worships, hunger, curse/blessing, Shiva power.

Without the practice of Guru Word 'Shabad' in the 'Sadh Sangat', the so-called good people will never find a place with the Lord. VBG 5/7

Gurbani guides us to practice Simran in a simple and 'poised' manner -

God's churns churn thou O my brother.Steadily churn it, that the butter may not be lost."478

Serving the True Guru, man obtain poise & pleasure, and the Lord of the universe comes to abide in his mind.

Day and night, he instinctively remains devoted unto the Lord. The Lord, of Himself makes him perform His devotional service. 1063

By remembering the Name with mental poise, the Divine knowledge is revealed. 429 Whosoever night & day utters the Lord's Name; he attains unto the Guru's

peaceful disposition.

*Night & day the mortal remains absorbed in the celestial trance and meditates on the profound & unfathomable lord Master.* 574

Just as a child keeps saying 'mummy – mummy' out of love for the mother, in the same way the seeker too **should do the** *Simran* of '*Gurmantar*' -

poised manner calmly respectfully

> fear - faith (for God) with love in solitude.

3

ਇਹ ਕ੍ਰਿਆ ਸ਼ਰਧਾ-ਭਾਵਨੀ ਅਤੇ ਪਿਆਰ ਨਾਲ ਸਹਿਜੇ-ਸਹਿਜੇ, ਧੀਮੀ-ਧੀਮੀ ਆਵਾਜ਼ ਨਾਲ 'ਗੁਰਮੰਤ੍ਰ' ਦਾ—

🔹 ਰਟਨ ਅਥਵਾ ਜਾਪ ਕਰਨਾ ਹੈ ।

"ਵਾਹਿਗੁਰੂ" ਅੱਖਰ ਉਤੇ ਧਿਆਨ ਟਿਕਾਉਣਾ ਹੈ ।

ਅਤੇ ਆਪਣੀ ਹੀ ਧੀਮੀ ਆਵਾਜ਼ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਕੰਨਾ ਨਾਲ ਸੁਣਨਾ ਹੈ।

ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਕਰਨ ਨਾਲ ਮਨ ਦੀਆਂ ਬਿਰਤੀਆਂ ਇਕ ਨੁਕਤੇ ਅਥਵਾ ਗੁਰਮੰਤ੍ਰ ਉਤੇ ਟਿਕਦੀਆਂ ਜਾਣਗੀਆਂ।

ਤਥਾ—

ਅੱਖਾਂ ਬੰਦ ਹੋਣਗੀਆਂ ਤਾਂ ਮਨ ਬਾਹਰਲਾ ਅਸਰ ਨਹੀਂ ਲਵੇਗਾ । ਜਿਹਬਾ, ਗੁਰਮੰਤ ਦੇ ਰਟਨ ਵਿਚ ਰੁੱਝੀ ਰਹੇਗੀ ।

**'ਕੰਨ' ਗੁਰਮੰਤ੍ ਦੀ** ਆਪਣੀ ਹੀ ਆਵਾਜ਼ ਸੁਣਨਗੇ ।

ਗੁਰੂ ਦੇ **ਭਾਉ-ਭਗਤ** ਵਿਚ ਮਨ ਦ੍ਵਿਆ ਰਹੇਗਾ ।

**'ਸਿਮਰਨ' ਦਾ ਇਹ ਕਰਤਬ** ਗੁਰਮੁਖ-ਪਿਆਰਿਆਂ ਦੀ ਸੰਗਤ ਅਬਵਾ **'ਸਾਧ-ਸੰਗਤ' ਵਿਚ ਸੌਖਾ** ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ।

ਹਰਿ ਕਾ ਨਾਮੁ ਧਿਆਈਐ ਸਤਸੰਗਤਿ ਮੇਲਿ ਮਿਲਾਇ !!

(ឃុំਨਾ-੨੬) ਪਭ ਕਾ ਸਿਮਰਨ ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ ।। (ນໍ້ດາ–ຈະຊ) ਗਨ ਗੋਬਿੰਦ ਨਿਤ ਗਾਈਐ ॥ ਸਾਧਸੰਗਿ ਮਿਲਿ ਧਿਆਈਐ ॥ (ឃុំភា~៩੨੪) ਮਨਿ ਤਨਿ ਪ੍ਰਭੁ ਆਰਾਧੀਐ ਮਿਲਿ ਸਾਧ ਸਮਾਗੈ ।। (ਪੰਨਾ-੮੧੭) ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਮਨਿ ਵਸੈ ਸਾਚ ਹਰਿ ਕਾ ਨਾੳ ।। (นํ๙ๅ-นๆ) ਮਿਲਿ ਸੰਗਤਿ ਮਨਿ ਨਾਮ ਵਸਾਈ ।। (ਪੰਨਾ-੯੫) ਸਤਸੰਗਤਿ ਹਰਿ ਮੇਲਿ ਪਭ ਹਰਿ ਨਾਮੁ ਵਸੈ ਮਨਿ ਆਇ ।। (ឃុំភា-9892) ਮਿਲੂ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਭਜੂ ਕੇਵਲ ਨਾਮ ॥ (ນໍດ**ັ**ກ−੩੭੮) ਸਾਧਸੰਗਿ ਮਿਲਿ ਨਾਮੂ ਧਿਆਵਰੂ ਪੂਰਨ ਹੋਵੇ ਘਾਲਾ ॥ (ਪੰਨਾ **៩**੧੭) 'ਸਿਮਰਨ' ਲਈ ਮੰਤ ਦੀ ਬਾਬਤ ਵੀ ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਕਈ ਭੁਲੇਖੇ ਪ੍ਰਲਿਤ This practice should be done with full faith and love, slowly & gently, in a low and soft voice of -

Gurmantar's repetition with the tongue.

Attention needs to be focused on the word '*Waheguru*' and **listen to one's own low & soft voice with one's own ears.** 

By doing this, the mind's concentration will begin to focus on one point i.e. the *Gurmantar*, because -

When the **eyes** are closed, the mind will not be affected by the outside world. The **tongue** will remain immersed in the repetition of *Gurmantar*. The **ears** will hear the *Gurmantar* of your own voice. The mind will stay absorbed in the **love of the** *Guru*.

This activity of 'Simran' becomes easy in the Sangat (holy company) of the Beloved Gurmukhs i.e. the Sadh-Sangat.

| Joining the holy company of enlightened souls, meditate on the Name of the<br>Lord. 26                 |                       |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|--|
| Lord's meditation is attained in the holy company of saints.                                           | 262                   |  |
| Sing every-day the praises of the Lord of the universe. Contemplate in the company of saints.          | <b>he holy</b><br>624 |  |
| <i>Joining the holy company of saints, contemplate on the Lord with your land soul.</i>                | body<br>817           |  |
| In the holy company of saints, the true name of God abides in mortal's mind.                           | 51                    |  |
| Joining the Sadh Sangat, God's Name abides within my mind.                                             | <i>95</i>             |  |
| O Lord, God, unite me with the Sadh Sangat, so that God's Name may come and within my mind.            | abide<br>1417         |  |
| Joining the Sadh Sangat, contemplate on the Name alone.                                                | 378                   |  |
| <i>Joining the Sadh Sangat, contemplate on the Lord's Name, then your service will bear fruit.</i> 617 |                       |  |
| In Sangat, there are many prevailing doubts about the 'Mantar' for 'Simran',                           |                       |  |

ਹਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਬਾਬਤ ਖੋਲ੍ਹ ਕੇ ਵਿਚਾਰ ਕਰਨ ਦੀ ਲੋੜ ਹੈ ।

ਇਸ ਅਸਥੂਲ ਸੰਸਾਰ ਵਿਚ 'ਮੰਤਰ' ਦਾ ਪ੍ਰਗਟਾਵਾ ਅੱਖਰਾਂ, ਬੋਲੀ ਤੇ ਆਵਾਜ਼ ਰਾਹੀਂ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਸਾਡੀ ਅਸਥੂਲ ਆਵਾਜ਼ ਦੇ ਪਿਛੇ ਕੋਈ ਸੂਖਮ ਆਵਾਜ਼ (ineffable sound) ਵੀ ਹੈ।

ਵਿਗਿਆਨੀਆਂ ਦੀ ਖੋਜ ਅਨੁਸਾਰ ਸਾਰੀਆਂ ਅਸਥੂਲ ਚੀਜ਼ਾਂ ਭਿੰਨ-ਭਿੰਨ ਸੂਖਮ ਤੱਤਾਂ ਦੇ ਸੁਮੇਲ ਤੋਂ ਬਣੀਆਂ ਹੋਈਆਂ ਹਨ। ਜੇਕਰ ਕਿਸੇ ਅਸਥੂਲ ਚੀਜ਼ ਨੂੰ ਤੋੜੀ ਜਾਈਏ ਤਾਂ ਉਹ ਮੌਲੀਕਿਊਲਜ਼ (Molecules), ਐਟਮਜ਼ (Atoms), ਇਲੈਕਟਰੋਨਜ਼(Electrones), ਪਰੋਟੋਨਜ਼(Protones) ਦੀਆਂ ਸ਼ਕਲਾਂ ਵਿਚ ਬਦਲਦੀ ਹੋਈ ਸੂਖਮ ਥਰਥਰਾਹਟ (Vibrations) ਤਾਈ ਪਹੁੰਚ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਜਿਸ ਵਿਚੋਂ ਅਤਿ ਸੂਖਮ 'ਧੁਨੀ' ਜਾਂ 'ਰਾਗ' (Primal sound or Divine music) ਪੈਦਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ – ਜਿਸ ਨੂੰ ਗੁਰਬਾਣੀ ਵਿਚ 'ਅਨਹਦ-ਧੁਨੀ, ਅਨਹਦ-ਬਾਣੀ, ਨਾਮ, 'ਸ਼ਬਦ' ਜਾਂ ਮਹਾਂ-ਮੰਤਰ ਕਿਹਾ ਗਿਆ ਹੈ।

ਇਹ 'ਅਨਹਦ ਧੁਨੀ' ਸਾਡੇ ਸਰੀਰਕ ਕੰਨਾਂ ਨਾਲ ਨਹੀਂ ਸੁਣੀ ਜਾ ਸਕਦੀ, ਕਿਉਂਕਿ ਇਹ ਤਾਂ 'ਤੈ-ਗੁਣਾਂ ਤੋਂ ਪਰ੍ਹੇ – ਇਲਾਹੀ ਮੰਡਲ ਦੀ ਅਤਿ ਸੂਖਮ ਆਵਾਜ਼, 'ਅਬੋਲ ਬੋਲੀ' ਜਾਂ ਬਾਣੀ ਹੈ, ਜੋ ਕਿ ਸਿਰਫ ਅੰਤਰ-ਆਤਮੇ 'ਅਨੁਭਵ' ਦੁਆਰਾ ਹੀ ਸੁਣੀ ਜਾ ਸਕਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਅਤੁੱਟ ਤੇ ਸਦੀਵੀ ਵਰਤ ਰਹੀ ਹੈ।

ਜਪੁਜੀ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਬਾਣੀ ਵਿਚ 'ਸੁਣਿਐ' ਦੀਆਂ ਪਉੜੀਆਂ ਵਿਚ ਇਸੇ 'ਅਨਹਦ ਧੁਨੀ' ਜਾਂ ਬਾਣੀ ਦੇ ਅਨੁਭਵ ਦੁਆਰਾ 'ਸੁਣਨ' ਦਾ ਹੀ ਜ਼ਿਕਰ ਹੈ।

ਜਹਾ ਬੋਲ ਤਹ ਅਛਰ ਆਵਾ ।। ਜਹ ਅਬੋਲ ਤਹ ਮਨੁ ਨ ਰਹਾਵਾ ।। ਬੋਲ ਅਬੋਲ ਮਧਿ ਹੈ ਸੋਈ ।। ਜਸ ਓਹੁ ਹੈ ਤਸ ਲਖੈ ਨ ਕੋਈ ।। (ਪੰਨਾ-੩੪੦)

ਪਿਰੁ ਰੀਸਾਲੂ ਤਾ ਮਿਲੈ ਜਾ ਗੁਰ ਕਾ ਸਬਦੁ ਸੁਣੀ ।।

(ਪੰਨਾ–੧*੭*–੧੮)

ਅੱਖਰੀ 'ਮੰਤਰ' ਉਸ ਸੂਖਮ ਇਲਾਹੀ ਮੰਤਰ ਦਾ ਹੀ ਪ੍ਰਗਟਾਵਾ (expression) ਹੈ।ਜਦ ਇਹ ਅੱਖਰੀ 'ਮੰਤਰ' ਸਤਿਗੁਰ ਤੋਂ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਤਾਂ ਇਸ ਨੂੰ 'ਗੁਰ-ਮੰਤਰ' ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।

'ਸਿਮਰਨ' ਕਰਨ ਦੀ ਬਾਬਤ ਜਗਿਆਸੂਆਂ ਵਿਚ ਕਈ ਭੁਲੇਖੇ ਪਏ ਹੋਏ ਹਨ ।

ਪਹਿਲਾ ਸੁਆਲ, ਇਹ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਕਿ — ਸਿਮਰਨ ਲਈ ਕਿਹੜੇ 'ਸ਼ਬਦ' ਜਾਂ 'ਮੰਤਰ' ਦਾ ਜਾਪ ਕੀਤਾ ਜਾਵੇ ?

<sup>ੂੰ</sup> ਉਂਜ ਤਾਂ ਲੋਕਾਂ ਨੇ 'ਰੱਬ' ਦੇ ਅਨੇਕ ਨਾਮ, ਆਪੋ-ਆਪਣੀ ਬੋਲੀ ਵਿਚ ਰੱਖੇ

about which there is the need to have a detailed deliberation.

In this material world, the expression of '*Mantar*' is made through words, language and sound, but behind our material voice there is also a subtle ineffable sound.

According to scientific research, all material things are made from the combination of different imperceptible elements. If a material object is continuously broken down, it assumes the form of molecules, atoms, electrons, invisible protons, and reaches the point of **subtle vibrations** from which emanates Primal sound or Divine music, which is referred to in *Gurbani* as '*Infinite Sound*, *Infinite Bani*, *Naam*, *Shabad*, or the *Supreme Mantar*'.

This *Infinite Sound* cannot be heard by our ears because it is something beyond the material world - the sound of the Divine world, sound without a sound or *Bani* that can only be experienced by the inner consciousness through intuition. It is continuous, its existence is eternal.

In the *Japji-Sahib*, the stanzas on '*Listening*' refer to this *Limitless Sound* or a reference to intuitional listening of the *Bani*.

Wherever there is speech, there are letters (words). Where there is nospeech, there, the mind remains not stable.Both in speech and silence, He the Lord abides. As He is, none can know Himas such.340

## If she **hearkens to the Guru's Shabad**, it is then that the Joyous Beloved meets. 18

The written 'Mantar' is the expression of the subtle Divine 'Mantar'. When this written 'Mantar' is received from the True Guru Satguru, then it is known as 'Gur Mantar'.

Many doubts exist amongst the seekers about doing 'Simran'.

The first question that is asked is, "Which word or *Mantar* should be **contemplated** upon when doing *Simran*"?

Generally, people have kept numerous names for God in their respective languages

### ਹੋਏ ਹਨ, ਪਰ ਗੁਰਬਾਣੀ ਵਿਚ ਉਸ ਲਈ — ਹਰੀ ਰਾਮ ਰੱਬ ਪਰਮੇਸ਼ਰ ਸੁਆਮੀ ਅੱਲਾ ਸਾਂਈ ਠਾਕਰ ਬੀਠਲ ਸਾਜਨ ਪੀਤਮ

ਆਦਿ ਅਨੇਕਾਂ ਨਾਵਾਂ ਦਾ ਜ਼ਿਕਰ ਹੈ।ਇਹ ਸਾਰੇ ਨਾਮ 'ਕ੍ਰਿਤਮ' ਹਨ, ਸਤਿਕਾਰ ਯੋਗ ਹਨ, ਪਰਮੇਸ਼ਰ ਦੇ ਲਖਾਇਕ ਹਨ, ਪਰ ਜਪਣ ਲਈ ਸਿਰਫ 'ਗੁਰਮੰਤਰ' ਹੀ ਪ੍ਰਵਾਨ ਹੈ। 'ਗੁਰਮੰਤਰ' ਤੋਂ ਭਾਵ ਹੈ – ਉਹ 'ਮੰਤਰ' ਜੋ ਗੁਰੂ ਨੇ ਬਖਸ਼ਿਆ ਹੋਵੇ। ਗੁਰੂ ਕੋਲੋਂ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋਇਆ ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਇਸ 'ਸ਼ਬਦ' ਜਾਂ ਗੁਰ-ਮੰਤਰ ਦੇ ਪਿਛੇ 'ਗੁਰੂ ਦੀ ਮਿਹਰ' (Grace) ਤੇ ਆਤਮਿਕ ਸ਼ਕਤੀ (Divine power) ਛੁਪੀ ਹੋਈ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਖੁਦ ਅਣਡਿੱਠੇ ਤਰੀਕੇ ਨਾਲ ਸਹਾਇਤਾ, ਅਗਵਾਈ, ਬਖਸ਼ਿਸ਼ ਤੇ ਸਫਲਤਾ ਪ੍ਰਦਾਨ ਕਰਦਾ ਹੈ। 'ਗੁਰ-ਮੰਤਰ' ਸਿਰਫ 'ਅੱਖਰ' ਹੀ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ, ਬਲਕਿ ਇਸ ਦੀ ਅੰਤਰੀਵ ਤਹਿ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਦੀ ਸ਼ਕਤੀ ਤੇ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ ਕੰਮ ਕਰਦੀ ਹੈ। ਕਬੀਰ ਜੀ ਨੇ ਵੀ ਲਿਖਿਆ ਹੈ –

ਕਹੁ ਕਬੀਰ ਅਖਰ ਦੁਇ ਭਾਖਿ ।। ਹੋਇਗਾ ਖਸਮ ਤ ਲੇਇਗਾ ਰਾਖਿ ।।

(ਪੰਨਾ-੩੨੯)

ਉਸ ਨੂੰ ਦੋ ਅੱਖਰਾਂ ਵਾਲਾ 'ਰਾਮ' ਮੰਤਰ ਉਸ ਦੇ ਗੁਰੂ 'ਰਾਮਾਨੰਦ' ਨੇ ਦਿਤਾ ਸੀ ।'ਮੰਤਰ' ਦਾ 'ਖਸਮ' ਅਰਥਾਤ – 'ਗੁਰੂ' ਆਪਣੇ ਮੰਤਰ ਦੀ ਆਪੇ ਲਾਜ ਰੱਖਦਾ ਹੈ । ਸਾਨੂੰ ਸਾਡੇ ਸਤਿਗੁਰਾਂ ਨੇ ਚਾਰ ਅਖਰਾਂ ਵਾਲਾ ਗੁਰ-ਮੰਤਰ – 'ਵਾਹਿਗੁਰੂ' ਬਖਸ਼ਿਆ ਹੈ ।ਸਾਡਾ ਫ਼ਰਜ਼ ਹੈ ਕਿ ਅਸੀਂ ਗੁਰਮੰਤਰ – 'ਵਾਹਿਗੁਰੂ' ਦਾ ਰਟਨ ਕਰੀ ਚਲੀਏ ।ਸਤਿਗੁਰੂ ਆਪੇ ਸਹਾਈ ਹੋ ਕੇ ਅਗਵਾਈ ਕਰਨਗੇ ਤੇ ਸਫਲਤਾ ਬਖਸ਼ਣਗੇ ।

'ਗੁਰਮੰਤਰ' ਦੇ ਅੱਖਰਾਂ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਆਪ ਗੁਪਤ ਰੂਪ ਵਿਚ ਰਵਿਆ

but in *Gurbani* the following names are used for Him -Hari,

Ram,

Rabb

Parmesher, (Supreme Lord)

Suami, (Master)

Allah, (Immovable Lord)

Thakur, (Master)

Beethal, (Loving)

Saajan, (Friend)

Pritam, (Husband),

and **numerous other Names** are mentioned. All these Names reflect God's attributes, are respectful, and representation of God, **but for contemplation/meditation, only 'Gurmantar is approved'**. Gurmantar means, **the** Mantar which the Guru bestows. Since it has been received from the Guru, behind this (Wordless-Word) 'Shabad' or Gurmantar lies the Guru's Grace and the Divine Power. The Guru Himself invisibly helps, supports, gives Grace and bestows success in ways that we cannot see or witness. 'Gurmantar', is not just a 'word'; deep down in its inner recesses the Guru's power and Grace are at work. Kabir Ji has also written -

Says Kabir, utter the two letters ('R' and 'M') composing the word Ram, means God). God be my husband, then He will protect me. 329

He received a two letter *Mantar* 'Ram' from his Guru Ramanand. The Master of the *Mantar*, the **Guru Himself, protects His own** *Mantar*. Our '*Satguru*' has blessed us with the four letter *Gurmantar*, '*Waheguru*'. Our duty is to repeat the *Gurmantar*, '*Waheguru*'. The Satguru will Himself rise to assist, support and bestow success.

Within the letters of the 'Gurmantar', the Guru resides Himself in invisible form.

ਹੋਇਆ ਹੈ ।

ਸਤਿਗੁਰ ਮੈਂ ਸਬਦ ਸਬਦ ਮੈਂ ਸਤਿਗੁਰ ਹੈ ਨਿਰਗੁਨ ਗਿਆਨ ਧਿਆਨ ਸਮਝਾਵੈ ਜੀ। (ਕ.ਭਾ.ਗੁ.-੫੩੪) ਇਸ ਲਈ 'ਗੁਰ-ਮੰਤਰ' ਗੁਰੁ ਦੇ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਰੂਪ ਦੀ ਹੋਂਦ ਦਾ ਪ੍ਰਤੀਕ ਹੈ।

ਉਦਾਹਰਣ ਵਜੋਂ ਮਾਂ ਦੇ ਬੱਚੇ ਮੋਹਨ ਦੀ ਸਾਰੀ ਹੋਂਦ (ਸਣੇ ਉਸ ਦੇ ਗੁਣ ਔਗੁਣਾਂ ਦੇ)ਅੱਖਰ ਮੋਹਨ ਵਿਚ ਸਮਾਈ ਹੋਈ ਹੈ।ਪਰ 'ਮੋਹਨ' ਦੀ 'ਹਸਤੀ' ਉਸ ਦੇ ਨਾਮ 'ਮੋਹਨ' ਤੇ ਹੀ 'ਨਿਰਭਰ' ਨਹੀਂ ਹੈ – ਸਗੋਂ 'ਮੋਹਨ' ਅੱਖਰ ਤੋਂ ਬਗੈਰ ਵੀ ਉਸ ਦੀ ਅੱਡਰੀ ਹੋਂਦ ਕਾਇਮ ਹੈ।ਫਿਰ ਵੀ 'ਮੋਹਨ' ਅੱਖਰ ਉਸ ਦੀ ਸਮੁੱਚੀ ਹੋਂਦ ਦਾ ਪ੍ਰਤੀਕ ਹੈ।

ਇਸ ਲਈ ਕੋਈ ਵੀ ਅੱਖਰਾਂ ਵਾਲਾ ਮਨੋਕਲਪਿਤ 'ਮੰਤਰ' ਜਾਂ ਸੁਣਿਆ, ਪੜ੍ਹਿਆ, ਦੱਸਿਆ ਹੋਇਆ 'ਮੰਤਰ' – 'ਮੰਤਰ' ਤਾਂ ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਗੁਰ– ਮੰਤਰ ਨਹੀਂ ਅਖਵਾ ਸਕਦਾ ।ਐਸੇ ਮਨੋ–ਕਲਪਿਤ 'ਮੰਤਰ' ਦੇ ਪਿਛੇ ਗੁਰੂ ਦੀ ਅਗਵਾਈ, ਮਿਹਰ, ਅਸੀਸ ਤੇ ਸ਼ਕਤੀ ਕੰਮ ਨਹੀਂ ਕਰਦੀ । ਇਸ ਲਈ ਐਸੇ ਆਪਣੇ–ਆਪ ਮਨੋਕਲਪਿਤ ਜਾਂ ਕਿਸੇ ਹੋਰ ਦੇ ਦੱਸੇ–ਦਸਾਏ ਮੰਤਰ ਦਾ ਰਟਨ ਗੁਰੂ ਦੀ ਸ਼ਕਤੀ ਤੋਂ ਵਾਂਝਾ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ ਤੇ ਸਫਲ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦਾ ।'ਗੁਰ–ਮੰਤਰ' ਤਾਂ ਉਹੀ ਹੈ, ਜੋ ਗੁਰੂ (ਪੰਜਾਂ ਪਿਆਰਿਆਂ ਦੁਆਰਾ) ਆਪਣੀ ਮਿਹਰ ਨਾਲ ਬਖਸ਼ੇ। ਉਸੇ 'ਗੁਰ–ਮੰਤਰ' ਦੇ ਰਟਨ, ਜਪਣ, ਅਭਿਆਸ–ਕਮਾਈ ਕਰਨ ਨਾਲ ਹੀ ਕਲਿਆਣ ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ ।

ਸਾਹਿਬੁ ਮੇਰਾ ਸਦਾ ਹੈ ਦਿਸੈ ਸਬਦੂ ਕਮਾਇ ॥ (ਪੰਨਾ-੫੦੯)

ਜਿਸ ਤਰ੍ਹਾਂ 'ਮਾਂ' ਆਪਣੇ ਬੱਚੇ ਨੂੰ ਪਿਆਰ ਨਾਲ ਯਾਦ ਕਰਕੇ 'ਮੋਹਨ' ਕਹਿੰਦੀ ਹੈ ਤਾਂ ਉਸ ਦੇ ਪਿਆਰ ਤੇ ਸ਼ੁਭ-ਇਛਾਵਾਂ (blessings) ਦੇ ਵਲਵਲਿਆਂ ਦੀਆਂ ਤਰੰਗਾਂ (vibrating feelings) ਮੋਹਨ ਦੇ ਹਿਰਦੇ ਦੇ ਕਿੰਗਰਿਆਂ ਨੂੰ ਦੂਰ-ਦੁਰਾਡੇ ਜਾ ਟੁੰਬਦੀਆਂ ਹਨ ਤੇ 'ਮਾਂ' ਦਾ ਪਿਆਰ ਤੇ ਅਸੀਸਾਂ ਬੱਚੇ ਨੂੰ ਪਹੁੰਚ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ । ਬੱਚਾ ਵੀ ਮਾਂ ਦੇ ਪਿਆਰ ਦਾ ਜਵਾਬ ਵਲਵਲਿਆਂ (vibrations) ਦੁਆਰਾ ਮਾਂ ਨੂੰ ਵਾਪਸ ਭੇਜਦਾ ਹੈ ।

ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੋਹਾਂ ਧਿਰਾਂ ਵਿਚਕਾਰ ਪਿਆਰ-ਭਾਵਨਾਵਾਂ ਦੇ 'ਸੌਂਦੇ' ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਇਹ ਵਲਵਲੇ ਜਿਤਨੇ ਤੀਖਣ (intense) ਹੋਣਗੇ, ਉਤਨਾਂ ਹੀ ਡੂੰਘਾ ਅਸਰ ਦੂਜੇ ਪਾਸੇ ਹੁੰਦਾ ਹੈ – ਤੇ ਉਤਨੀ ਹੀ ਤੀਖਣਤਾ ਵਿਚ ਦੂਜੇ ਪਾਸਿਉਂ 'ਜਵਾਬ' ਮਿਲਦਾ ਹੈ । ਜਿਸ ਤਰ੍ਹਾਂ-ਜਦ ਵੀ 'ਬੇਬੇ ਨਾਨਕੀ' ਨੇ ਆਪਣੇ ਵੀਰ 'ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਸਾਹਿਬ' ਨੂੰ ਤੀਖਣ ਪਿਆਰ ਦੇ ਵਲਵਲਿਆਂ ਨਾਲ ਯਾਦ ਕੀਤਾ, ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਫੌਰਨ ਆ ਹਾਜ਼ਰ ਹੋਏ। ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਜਦ ਅਸੀਂ ਪਿਆਰ ਤੇ ਸ਼ਰਧਾ ਨਾਲ 'ਵਾਹਿਗੁਰੂ' ਜਪਦੇ ਹਾਂ ਤਾਂ ਗੁਰੂ ਦੇ ਹਿਰਦੇ ਦੇ ਕਿੰਗਰਿਆਂ ਨੂੰ Within the Satguru is Shabad and within the Shabad is Satguru,Knowledge of the Formless can be gained through meditation.(KBG. 534)

For this reason, **the** *Gurmantar* **is symbolic of the Guru's Illumined Presence**.

For example, for a mother, the entire personality of her child called Mohan (both his merits and demerits) are imbibed in the word 'Mohan'. But 'Mohan's **being' depends not only** on his name 'Mohan' but it has its own existence even without the word 'Mohan'. Even then, the word 'Mohan' still is the symbol of his existence.

For this reason, any word based *Mantar* created by the mind, heard, read, or a given '*Mantar*' name, can be called a '*Mantar*', but cannot be called '*Gurmantar*'. Behind such a '*Mantar*' that is created by the intellect, there is no support, no grace, no blessing, no power of the Guru. For this reason, a self created, or the repetition of a '*Mantar*' given by someone else remains devoid of the Guru's Power and cannot succeed. '*Gurmantar*' is only that which the Guru himself bestows in his Mercy through the 5 beloveds' (*Panj Pyare*). It is only through the repetition, contemplation of such '*Gurmantar*' that emancipation / salvation can take place.

My master is eternal.He is seen by cultivating the Name Meditation.509

Just like a mother remembering her child with love, calls out 'Mohan', the blessings of her love and the vibrating emotions travel over some distance to pierce the innermost layers of '**Mohan's**' heart. The mother's love and blessings thus reach the child. The child also returns the mother's love through vibrations back to the mother.

In this way between both parties, the 'love filled' transactions keep taking place. These emotions / vibrations, the more intense they are, the greater the effect on the other side and response too is of equal intensity. Similarly, whenever *Bebe* Nanaki remembered her brother Guru Nanak Dev *Sahib*, with intense loving vibrations; Guru *Sahib* immediately appeared in her presence. In the same way when we recite '*Waheguru*' with love and faith, we are touching the innermost layers of the Guru's heart.

> ਦਇਆ ਖਿਮਾ ਪ੍ਰੇਮ ਖੁਸ਼ੀ ਹੰਗ ਰਸ ਚਾਓ

–ਆਦਿ ਸਹਿਜ-ਸੁਭਾਇ ਪ੍ਰਵੇਸ਼ ਹੁੰਦੇ ਜਾਂਦੇ ਹਨ।

ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ 'ਵਾਹਿਗੁਰੂ' ਗੁਰ-ਮੰਤਰ ਪਿਆਰਾ ਤੇ ਰਸਦਾਇਕ ਹੁੰਦਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।ਸਾਡੇ ਤਨ-ਮਨ, ਰੋਮ-ਰੋਮ, ਅੰਤਿਸ਼ਕਰਨ ਵਿਚ ਗੁਰ-ਮੰਤਰ ਡੂੰਘਾ ਧੱਸ-ਵੱਸ-ਰੱਸ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਤੇ ਸਹਿਜੇ-ਸਹਿਜੇ 'ਗੁਰ-ਮੰਤਰ' ਦਾ ਹੀ ਰੂਪ ਹੋ ਜਾਈਦਾ ਹੈ।

ਜੈਸਾ ਸੇਵੈ ਤੈਸੋ ਹੋਇ ॥

F

(ນໍ້ ກາ-ຊຊສ)

ਕਬੀਰ ਤੂੰ ਤੂੰ ਕਰਤਾ ਤੂ ਹੂਆ ਮੁਝ ਮਹਿ ਰਹਾ ਨ ਹੂੰ ।। ਜਬ ਆਪਾ ਪਰ ਕਾ ਮਿਟਿ ਗਇਆ ਜਤ ਦੇਖਉ ਤਤ ਤੂ ।। (ਪੰਨਾ-੧੩੭੫)

ਇਕ ਹੋਰ ਭੁਲੇਖਾ ਪ੍ਚਲਿਤ ਹੈ ਕਿ ਸ਼ਬਦ ਜਾਂ 'ਮੰਤਰ' ਨਾਲ ਅੱਗੇ-ਪਿੱਛੇ ਕੋਈ 'ਵਿਸ਼ੇਸ਼ਣ' (adjectives) ਲਗਾਏ ਜਾਂਦੇ ਹਨ, ਜਿਵੇਂ – 'ਸ੍ਰੀ' ਵਾਹਿਗੁਰੂ, 'ਸਤਿਨਾਮ' – ਵਾਹਿਗੁਰੂ, 'ੴ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਆਦਿ ।ਕਈ ਬਹੁ-ਅੱਖਰਾਂ ਵਾਲੇ ਮੰਤਰ ਦਾ ਅਭਿਆਸ ਵੀ ਕਰਦੇ ਹਨ, ਜਿਵੇਂ – 'ਰਾਧਾ-ਕ੍ਰਿਸ਼ਨ, ਸੀਤਾ-ਰਾਮ, ਓਮ-ਸ਼ਿਵਾ, ਜੈ-ਗੋਬਿੰਦ, ਜੈ ਗੁਪਾਲ, ਹਰੇ ਕ੍ਰਿਸ਼ਨ ਆਦਿ । ਕੁਝ ਮੱਤਾਂ ਵਿਚ ਤਾਂ ਪੰਜ ਸ਼ਬਦਾਂ ਵਾਲਾ ਮੰਤਰ ਵੀ ਪ੍ਰਲਿਤ ਹੈ ।

ਯਾਦ ਰੱਖਣ ਵਾਲੀ ਗੱਲ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਇਹ 'ਗੁਰ–ਮੰਤਰ ' ਕੇਵਲ ਅੱਖਰ ਹੀ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ, ਇਸ ਦੇ ਪਿਛੇ ਸੁਖਮ ਰੂਪ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਦੀ ਆਪਣੀ— The Guru also **responds to that love and showers us with His Grace and blessings** on the same wave length and equal intensity. For this reason, we not only receive love and blessings from the Guru for meditating on the *GURMANTAR*, we also by virtue of that love and blessings instinctively absorb **all of Guru's qualities** like -

mercy,

forgiveness,

love,

happiness,

joy,

essence,

euphoria/elation,

etc. keep **naturally** imbibing in us.

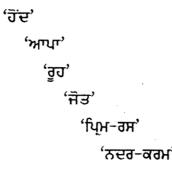
In this way, the *Gurmantar 'WAHEGURU'* keeps becoming more enjoyable and loving. The *Gurmantar* penetrates deep into every particle of our body, soul and subconscious mind, and we become the embodiment of *Gurmantar* itself.

As is the one whom he serves so does he himself become. 223

Kabir, repeating "Thy Name" I have become like Thee. In me now "I" has remained not. When difference between me and others has been removed, then wheresoever I see, there I see but Thee, O Lord. 1375

There is another doubt that is prevalent- the affixing of adjectives in front or at back of the *Shabad* or *Mantar*- for example...*Sri Waheguru, Satnam Waheguru, Ek Onkar Waheguru*, etc. Some even meditate on a **multiple word** *Mantar* - for example *Radha Krishan, Sita-Ram, Om, Jai-Gobind, Jai-Gopal, Hare-Krishan*, etc. In some groups, a 5-word *Mantar* is also prevalent.

It must be remembered that 'GURMANTAR' is not just a word; behind it is the subtle form of Guru's own -



**ਛੁਪੀ** ਹੁੰਦੀ ਹੈ ।

ਸ਼ਰਧਾ-ਭਾਵਨੀ ਅਤੇ ਪਿਆਰ ਨਾਲ ਗੁਰ-ਮੰਤਰ ਦਾ ਅਟੁੱਟ ਅਭਿਆਸ ਕਰਦਿਆਂ-ਕਰਦਿਆਂ ਸਹਿਜੇ ਹੀ ਇਸ ਗੁਰ-ਮੰਤਰ, 'ਵਾਹਿਗੁਰੂ' ਦੇ ਅੱਖਰ ਘੁਲਦੇ-ਘੁਲਦੇ,ਖਿਰਦੇ-ਖਿਰਦੇ,ਸੁਖਮ-ਰੂਪ ਵਿਚ ਬਦਲਕੇ –

> 'ਪ੍ਰਕਾਸ਼–ਰੂਪ' 'ਤੱਤ–ਰੂਪ' 'ਰਸ–ਰੂਪ' 'ਪ੍ਰੇਮ–ਰੂਪ' 'ਜੀਵਨ–ਰੌ' 'ਨਾਮ'

ਹੋ ਕੇ –

ਇਲਾਹੀ ਤਰੰਗਾਂ, (vibrations)

ਰੁਣ-ਝੁਣ

ਅਨਹਦ-ਝੁਣਕਾਰ

ਇਲਾਹੀ-ਨਾਦ (Divine music)

ਵਿਚ ਬਦਲ ਜਾਂਦਾ ਹੈ । ਜਿਵੇਂ ਕਿ ਭਗਤ ਕਬੀਰ ਜੀ ਨੇ ਕਿਹਾ ਹੈ --

**ਏ ਅਖਰ ਖਿਰਿ ਜਾ**ਹਿਗੇ ਓਇ ਅਖਰ ਇਨ ਮਹਿ ਨਾਹਿ ॥

(ਪੰਨਾ−੩੪੦)

'ਅਭਿਆਸ' ਕਰਨ ਲਈ ਇਕ-ਅੱਖਰੀ 'ਮੰਤਰ' ਜਾਂ ਇਕੋ ਲਫਜ਼ ਵਾਲਾ ਮੰਤਰ ਸੌਖਾ ਜਪਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਤੇ ਇਕ-ਅੱਖਰੀ-ਮੰਤਰ ਹੀ ਘੁਲ ਕੇ, ਖਿਰ ਕੇ ਸੂਖਮ ਰੂਪ ਧਾਰ ਲੈਂਦਾ ਹੈ, ਬਹੁਤੇ ਲਫਜ਼ਾਂ ਵਾਲੇ ਮੰਤਰ ਦਾ ਖਿਰਨਾਂ ਜਾਂ ਘੁਲਣਾ ਕਠਿਨ being self soul light intoxication divine glance/blessing

lies hidden.

Continuously meditating on the *GURMANTAR* with faith and love will naturally produce a state where the **letters of the** *Gurmantar WAHEGURU'* will imperceptibly begin to dissolve, melt and transform into a subtle -

illuminated form essence/reality form blissful form love form life current '*Naam*' (Wordless Word)

These Divine forms then change into –

Divine Vibrations Sweet music Infinite vibration Divine music

Just as Bhagat (devotee) Kabir-ji has said,

*The letters shall perish. The imperishable Lord cannot be described through these letters.* 340

When meditating it is easy to do so with a **one-word** *Mantar* and this **one-word** *Mantar* **itself will dissolve**, **melt and assume a subtle form**. A multiple word *Mantar* is so much more difficult to melt or dissolve because -

ਹੈ.ਕਿਉਂਕਿ – 'ਜੱਬ' ਇਕ ਹੈ ਉਸ ਦੀ ਸੁਖਮ ਹਸਤੀ ਵੀ ਇਕ ਹੈ ਉਸ ਦੀ ਧਨੀ ਵੀ ਇਕ ਹੈ ੳਸ ਦੀ ਜੋਤ ਵੀ ਇਕ ਹੈ ਉਸ ਦਾ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਰੂਪ ਵੀ ਇਕ ਹੈ ਸੋ, ਉਸ ਦਾ ਸਖਮ 'ਮੰਤਰ', 'ਸਬਦ' ਵੀ ਇਕੋ ਹੈ। ਇਕ–ਅੱਖਰੀ ਗਰ–ਮੰਤਰ ਦਾ ਅਭਿਆਸ ਸਹਿਜੇ ਹੀ ਸਫਲ ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ । ਗਰਬਾਣੀ ਵਿਚ ਇਸ ਗੱਲ ਦੀ ਇਉਂ ਪੋੜਤਾ ਕੀਤੀ ਗਈ ਹੈ – **ਏਕ ਅਖਰ ਜੋ ਗਰਮਖਿ ਜਾਪੈ ਤਿਸ ਕੀ ਨਿਰਮਲ ਸੋਈ ।** (ນໍ້ ດາ - 282) ਏਕ ਅਖਰ ਹਰਿ ਮਨਿ ਬਸਤ ਨਾਨਕ ਹੋਤ ਨਿਹਾਲ ।। (ਪੰਨਾ-੨੬੧) ਬੇਦ ਪੁਰਾਨ ਸਿੰਮਿਤਿ ਸਧਾਖਰ । ਕੀਨੇ ਰਾਮ ਨਾਮ ਇ<mark>ਕ ਆਖੁਰ</mark> ॥ (นํ๙า-२๔२) ਏਕੂ ਸੁਧਾਖਰ ਜਾਕੈ ਹਿਰਦੈ ਵਸਿਆ (ਪੰਨਾ–੧੨੦੫) ਤਿਨਿ ਬੈਦਹਿ **ਤਤ ਪਛਾਨਿਆ** ॥ ਬਾਵਨ ਅਖਰ ਜੋਰੇ ਆਨਿ ॥ ਸਕਿਆ ਨ **ਅਖਰ ਏਕ** ਪਛਾਨਿ ।। (ນໍດາ–383)

ਕਿਸੇ ਮਹਾਂਪੁਰਖ ਨੇ ਵੀ ਇਸ ਬਾਰੇ ਇਉਂ ਲਿਖਿਆ ਹੈ –

'ਮੰਤਰ' ਛੋਟੇ ਤੋਂ ਛੋਟਾ ਚੰਗਾ ਹੈ। ਇਸ ਇਕ ਅੱਖਰ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਹਿਰਦੇ ਵਿਚ ਵਸਾ ਲਓ ਤੇ ਆਪਣੇ ਨਿਤ ਦੇ ਕੰਮਾਂ-ਕਾਜਾਂ ਵਿਚ ਨਾਲ-ਨਾਲ ਰੱਖੋ ਤੇ ਆਪਣੇ ਜੀਵਨ ਵਿਚ ਢਾਲ ਲਓ। ਜੇ ਕੋਈ ਸ਼ੰਕਾ, ਸੰਕਲਪ-ਵਿਕਲਪ ਆਵੇ ਤਾਂ ਇਸੇ ਇਕ ਅੱਖਰ ਨਾਲ ਹੀ ਉਸ ਦਾ ਹੱਲ ਲੱਭੋ। ਇਸ ਇਕ-ਅੱਖਰ ਦਾ ਇਤਨਾ ਰਟਨ, ਜਾਪ-ਸਿਮਰਨ ਕਰੋ ਕਿ ਤੁਹਾਡੇ ਤਨ-ਮਨ-ਹਿਰਦੇ-ਅੰਤਿਸ਼ਕਰਨ ਵਿਚ ਇਹ ਅੱਖਰ, ਗੁਰ-ਮੰਤਰ, ਧੱਸ-ਵੱਸ-ਰੱਸ ਜਾਵੇ ਤੇ ਤੁਹਾਡੇ ਅਨੁਭਵ ਵਿਚ ਸੁਣਨ ਲੱਗ ਪਵੇ, ਤੁਹਾਡਾ ਆਪਾ ਜਾਂ ਹੋਂਦ ਭੀ ਇਸ 'ਮੰਤਰ' ਵਿਚ ਸਮਾ ਜਾਵੇ।

ਨਾਮ ਜੱਪਣ ਲਈ ਸਭ ਤੋਂ ਉੱਤਮ ਸਮਾਂ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਵੇਲਾ ਹੈ — ਝਾਲਾਘੇ ਉਠਿ ਨਾਮੁ ਜਪਿ ਨਿਸਿ ਬਾਸੁਰ ਆਰਾਧਿ ।। (ਪੰਨਾ-੨੫੫) 'God' is one His subtle form is also one His sound melody is also one His light is also one His illumined form is also one Hence, His subtle 'Mantar', 'Shabad' is also one

Meditation of the one-word Mantar will hence spontaneously bear fruit.

Support of this view in Gurbani appears as follows:

He who by guru's instruction utters the **one Name** he gathers the pure glory. 747

Nanak, he in whose mind the **one word** of the Lord abides, becomes mightily pleased. 261

Vedas, Purans and Simirts of pure words are the creation of the **one word** of the Lord's name. 262

*He, within whose mind the* **one pure Name abides,** he **realizes the quintessence of** *the Vedas.* 1205

Man has joined the fifty-two letters, but he cannot recognize the **one word** of the Lord. 343

#### A Divine soul has written following on the above subject -

The shorter the *Mantar*, the better it is. Make this **one-word** *Mantar* **reside in your heart** and while attending to your daily chores **keep its awareness** and **make it an integral part of your life**. If any doubt, difficulty, or counter thought appears, try to get the solution through this **one word**. **Practice repetition**, *Simran* **of this one word so such that this one-word** *Gurmantar* **penetrates, deep into the mental, physical and subconscious mind,** enabling you to hear it intuitionally. **Your being or self, will itself merge into this** *Mantar*.

For meditation, the best time is the early hours of the morning -

*Rise early in the morning, repeat the Name, and night and day meditate on the Lord.* 255

ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੇ ਇਸ ਹੁਕਮ ਅਨੁਸਾਰ ਪ੍ਰਭਾਤ ਵੇਲਾ ਸਿਮਰਨ ਲਈ ਸਭ ਤੋਂ ਉਤਮ ਹੈ, ਪਰ ਨਾਲ ਹੀ ਪ੍ਰੇਰਨਾ ਕੀਤੀ ਹੈ—

'ਨਿਸਿ ਬਾਸਰ ਆਰਾਧਿ ॥' ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਗੁਰਬਾਣੀ ਵਿਚ ਥਾਂ-ਥਾਂ ਸਾਨੂੰ ਤਾਕੀਦੀ ਹੁਕਮ ਹੈ--ਚਲਤ ਬੈਸਤ ਸੋਵਤ ਜਾਗਤ ਗੁਰ ਮੰਤ ਰਿਦੈ ਚਿਤਾਰਿ ॥ (ਪੰਨਾ-੧੦੦੬) ੳਠਤ ਬੈਠਤ ਸੋਵਤ ਜਾਗਤ ਹਰਿ ਧਿਆਈਐ ਸਗਲ ਅਵਰਦਾ ਜੀੳ ।। (ររំਨਾ–੧੦੧) ਉਠਦਿਆ ਬਹੁਦਿਆ ਸਤਿਆ ਸਦਾ ਸਦਾ ਹਰਿ ਨਾਮ ਧਿਆਈਐ..। (<del>ਪੰਨਾ-੫੯</del>੪) ਉਠਤ ਬੈਠਤ ਸੋਵਤ ਧਿਆਈਐ ॥ ਮਾਰਗਿ ਚ**ਲ**ਤ ਹਰੇ ਹਰਿ ਗਾਈਐ ॥ (ਪੰਨਾ-੩੮੬) ਉਠਤ ਬੈਠਤ ਹਰਿ ਭਜਹੂ ਸਾਧੂ ਸੰਗਿ ਪਰੀਤਿ ।। (uํ゚゚<mark>ゎ</mark>ー੨੯*੭*) ਉਠਤ ਬੈਠਤ ਸੋਵਤ ਜਾਗਤ ਸਾਸਿ ਸਾਸਿ ਸਾਸਿ ਹਰਿ ਜਪਨੇ ।। ( $\hat{u}$ ਨਾ-9੨੯੮) ਉਠਤ ਬੈਠਤ ਸੋਵਤ ਜਾਗਤ ਇਹ ਮਨੂ ਤੁਝਹਿ ਚਿਤਾਰੈ ।। (ਪੰਨਾ-t੨o) ਊਠਤ ਬੈਠਤ ਜਪਉ ਨਾਮੁ ਇਹੁ ਕਰਮੁ ਕਮਾਵਉ ॥ (ਪੰਨਾ-੮੧੩) ਅਰਥਾਤ ਹਰ ਵਕਤ, ਸਦਾ, ਪਲ-ਪਲ, ਨਿਮਖ-ਨਿਮਖ, ਹਰ ਹਾਲਤ ਵਿਚ, ਹਰ ਵੇਲੇ, ਕੰਮ-ਕਾਜ ਕਰਦਿਆ-ਖਾਂਦੇ ਪੀਂਦੇ ਜਾਗਦੇ ਸੌਂਦੇ ੳਠਦੇ ਬਹਿੰਦੇ ਤਰਦੇ-ਫਿਰਦੇ ਸਦਾ ਸਿਮਰਨ ਕਰਨ ਦਾ ਉਪਦੇਸ਼ ਦਿੜ ਕਰਾਇਆ ਗਿਆ ਹੈ । 'ਸਿਮਰਨ' ਅਭਿਆਸ ਦੀ ਇਹ ਘਾਲਣਾ ਅਤਿ ਕਠਿਨ ਹੈ ! ਆਖਣਿ ਅਉਖਾ ਸਾਚਾ ਨਾਉ ॥ (ਪੰਨਾ-੯) 11

According to *Gurbani*, for this mandatory command, early morning hours are the most ideal for doing *Simran*; besides this, one is also urged to - *'night and day - meditate'* 

Likewise, in *Gurbani* there are numerous places where mandatory instructions have been given to us: -

| -                                                                                                                                               |                        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|
| Whilst walking, sitting, sleeping and waking, deliberate thou on the Guru's instruction in the mind.                                            | 1006                   |
| Standing, sitting, sleeping or walking we ought to remember the Lord all through lives.                                                         | our<br>101             |
| Standing, sitting & sleeping- <b>all the time remember the God's name.</b><br>While standing, sitting or sleeping meditate on the Lord <b>.</b> | <i>594</i>             |
| Walking on the way sing the praises of the Lord Master.                                                                                         | 386                    |
| While standing or sitting meditate on God and enshrine affection for the saint's holy company.                                                  | <b>e</b><br>297        |
| Standing, sitting, sleeping and walking, with every breath of mine, contemp<br>my God.                                                          | <b>late I,</b><br>1298 |
| Standing, sitting, sleeping and walking, this soul contemplates Thee, O                                                                         | <b>Lord.</b><br>820    |
| Sitting, standing I repeat your name. This alone is the deed I do.                                                                              | 813                    |
| This means that all the time, non-stop, every minute, second, in w condition, always, while doing daily chores like - eating, drinking          | hatever                |
| awake                                                                                                                                           |                        |
| sleeping,                                                                                                                                       |                        |
| getting up<br>sitting                                                                                                                           |                        |
| walking around                                                                                                                                  |                        |
| the firm advice is given to do <i>Simran</i> all the time.                                                                                      |                        |
| The practice of this 'Simran' meditation is extremely difficult.                                                                                |                        |

It is difficult to utter the True Name.

ਪਰ ਬਖਸ਼ੇ ਹੋਏ ਗੁਰਮੁਖਾਂ ਦੀ ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਸਹਿਜੇ ਹੀ ਮਨ ਜੁੜਦਾ ਹੈ ਤੇ ਸਿਮਰਨ ਦੀ ਘਾਲਣਾ ਸੌਖੀ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ।

| <b>ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ</b> ਨਹੀ ਕਛੂ ਘਾਲ ॥                       |                      |
|--------------------------------------------------------|----------------------|
| <b>ਦਰਸਨੁ</b> ਭੇਟਤ ਹੋਤ ਨਿਹਾਲ ॥                          | (ਪੰਨਾ–੨ <i>੭</i> ੨)  |
| ਸੰਗਤਿ ਸੰਤ ਮਿਲਹੁ ਸਤਸੰਗਤਿ<br>ਮਿਲਿ ਸੰਗਤਿ ਹਰਿ ਰਸੁ ਆਵੈਗੋ ।। | (ਪੰਨਾ– <b>੧੩੦੯</b> ) |
| ਕਰਿ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਸਿਮਰੁ ਮਾਧੋ<br>ਹੋਹਿ ਪਤਿਤ ਪੁਨੀਤ ॥           | (ਪੰਨਾ-੬੩੧)           |

ਜਦ ਪਿਛਲੇ ਸੰਸਕਾਰਾਂ ਦੁਆਰਾ ਪੂਰਬ ਕਰਮ ਪ੍ਰਗਟਦੇ ਹਨ, ਤਾਂ ਸੱਚੀ ਸ਼ੁੱਚੀ 'ਸਤਿ-ਸੰਗਤ' ਅਥਵਾ 'ਸਾਧ-ਸੰਗਤ' ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਜਗਿਆਸੂ ਦੀ ਆਤਮਾ 'ਜਾਗ' ਪੈਂਦੀ ਹੈ । ਸਹਿਜ ਸੁਭਾਇ ਉਸ ਦਾ ਅਟੁੱਟ ਸ਼ਿਮਰਨ ਚਾਲੂ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਤੇ ਉਹ 'ਵਡਭਾਗਾ' ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ –

ਪੂਰਬ ਕਰਮ ਅੰਕੁਰ ਜਬ ਪ੍ਰਗਟੇ ਭੇਟਿਓ ਪੁਰਖੁ ਰਸਿਕ ਬੈਰਾਗੀ ।। ਮਿਟਿਓ ਅੰਧੇਰੁ ਮਿਲਤ ਹਰਿ ਨਾਨਕ ਜਨਮ ਜਨਮ ਕੀ ਸੋਈ ਜਾਗੀ ।। (ਪੰਨਾ-੨੦੪)

ਕਿਰਪਾ ਕਰੇ ਜਿਸ਼ੁ ਪਾਰਬ੍ਹਮੁ ਹੋਵੈ ਸਾਧੂ ਸੰਗੁ ।। ਜਿਉ ਜਿਉ ਓਹੁ ਵਧਾਈਐ ਤਿਉ ਤਿਉ ਹਰਿ ਸਿਉ ਰੰਗੁ ।।

–ਚਲਦਾ

ਸਿਮਰਨ ਦਾ ਕਰਤੱਬ ਬਾਹਰਮੁਖੀ, ਸਰੀਰਕ ਤੇ ਮਾਨਸਿਕ ਕ੍ਰਿਆ ਹੈ।ਇਸ ਤੋਂ ਅੱਗੇ ਸਿਮਰਨ ਦੀ ਆਤਮਿਕ ਖੇਲ੍ਹ ਹੈ, ਜੋ ਵਿਲੱਖਣ, ਅਦਭੁਤ ਤੇ ਅਸਚਰਜ ਹੈ।

ਜਨ ਨਾਨਕ ਇਹੁ ਖੇਲੂ ਕਠਨੁ ਹੈ ਕਿਨਹੂੰ ਗੁਰਮੁਖਿ ਜਾਨਾ ॥ (ਪੰਨਾ-੨੧੯)

ਇਸ <mark>ਅੰਤਰਮੁਖੀ ਸਿਮਰਨ</mark> ਦੀ 'ਨਿਰਾਲੀ' ਤੇ ਕਠਿਨ 'ਖੇਲ੍ਹ' ਨੂੰ ਅਗਲੇ ਭਾਗਾਂ ਵਿਚ ਦਰਸਾਉਣ ਦਾ ਯਤਨ ਕੀਤਾ ਜਾਵੇਗਾ ।। But in the company of enlightened souls, *Gurmukhs*, the mind instinctively focuses itself and the practice of *Simran* becomes easy.

In the holy company of saints, one does not face any misery. By beholding and meeting the saints, the mortal becomes happy. 272

Join thou the saints' holy company, company of the divine-oriented, for, meeting with the saints' holy company, thou shall be blessed with the Lord's Name elixir. 1309

## *Join the holy company of saints and contemplate on the Lord of wealth. Thus, from a sinner you shall become holy.* 631

Due to accumulative effect of past *Karmas* or actions our virtuous deeds come to fruition, we attain the true & pure 'Sat Sangat' or "Sadh Sangat' and the seeker's soul awakens. Spontaneously his incessant (unbroken) Simran starts and he becomes 'blessed' -

When the plumula of actions of past sprouted, I met the Lord, the reveler - the detached. 204

He on whom the Exalted Lord showers mercy, **obtains the holy company of saints.** The more he frequents the saint's congregation the more love he comes to enshrine for the Lord. 71

The practice of *Simran* is an **external physical and mental effort**. Beyond this, *Simran's* **Divine play** is unique, surprisingly beautiful and wonderful.

O Slave Nanak, this is a difficult game, only a few know it through the Guru. 219

This 'unique' and difficult internal 'play' of *Simran* will be discussed in the next parts.

- Continued.