



# **WORDLESS-WORD**

ਗੁਰ ਕਾ ਸਬਦੁ, ਕੋ ਵਿਰਲਾ ਬੂਝੈ Rare is the Person who Understands Shabad

PART - 7

# 'KHOJI'

# ਭਾਗ 7

'ਸਬਦੁ' ਦਾ ਵਿਸ਼ਾ—ਅਤਿ ਸੂਖਮ, ਦੀਰਘ, ਡੂੰਘਾ ਅਤੇ ਭੇਦ ਵਾਲਾ ਹੋਣ ਕਰਕੇ—ਇਸ ਦੀ ਵਿਸਥਾਰ ਸਹਿਤ ਵਿਚਾਰ, ਇਸ ਲੜੀ ਦੇ ਪਿਛਲੇ ਭਾਗਾਂ ਵਿਚ ਕੀਤੀ ਜਾ ਚੁਕੀ ਹੈ।

ਡੂੰਘੇ ਅਤੇ ਭੇਦ ਵਾਲੇ 'ਸ਼ਬਦ' ਦੀ ਬਾਬਤ, ਆਮ, ਸੰਗਤਾਂ, ਬਲਕਿ ਗਿਆਨੀਆਂ ਧਿਆਨੀਆਂ, ਅਤੇ ਧਾਰਮਿਕ ਪ੍ਰਚਾਰਕਾਂ ਨੂੰ ਭੀ ਕਈ ਕਿਸਮ ਦੇ ਭੁਲੇਖੇ ਪਏ ਹੋਇ ਹਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੀ ਰੌਸ਼ਨੀ ਵਿਚ ਸੁਲਝਾਉਣ ਦਾ ਇਹ ਯਤਨ ਹੈ ।

ਆਮ ਤੌਰ ਤੇ 'ਸ਼ਬਦੁ' ਨੂੰ ਅੱਖਰਾਂ ਤਾਈਂ ਸੀਮਤ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਅਤੇ ਬੁਧੀ ਮੰਡਲ ਦਾ ਵਿਸ਼ਾ ਹੀ ਬਣਾਇਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਅਸੀਂ 'ਅੱਖਰੀਂ ਸ਼ਬਦ ਦੀ ਹੀ ਵਿਆਖਿਆ ਅਤੇ ਕਥਾ-ਵਾਰਤਾ ਕਰਦੇ ਹਾਂ ਅਤੇ ਬਾਹਰਮੁਖੀ ਅੱਖਰੀਂ ਅਰਥ ਕਰਨ ਵਿਚ ਹੀ ਸੰਤੁਸ਼ਟ ਹੋਏ ਬੈਠੇ ਹਾਂ।

ਅਸਲ ਵਿਚ ਇਹ 'ਸ਼ਬਦ' ਯਾ 'ਬਾਣੀ' ਆਤਮ-ਮੰਡਲ, 'ਨਾਨਕ-ਮੰਡਲ, ਬ੍ਰਹਮ ਮੰਡਲ', 'ਧੁਰ' ਦੀ ਇਲਾਹੀ 'ਦਾਤ' ਹੈ। ਇਹ ਗੁਪਤੀ 'ਤਤ-ਸਬਦ' ਯਾ 'ਅਨਹਦ' ਬਾਣੀ ਧੁਰੋਂ ਬ੍ਰਹਮ ਮੰਡਲ ਵਿਚੋਂ ਉਤਰੀ ਹੋਈ ਹੈ, ਜੋ ਕਿ 'ਆਤਮਿਕ ਅਨੁਭਵ' ਦੁਆਰਾ ਹੀ ਬੁਝੀ, ਸਿਝੀ, ਪਛਾਣੀ ਜਾ ਸਕਦੀ ਹੈ। ਇਸ 'ਅਨਹਦ-ਤੱਤ-ਸਬਦ' ਦੀ 'ਧੁਨੀ' ਨੂੰ ਸਰੀਰਕ ਕੰਨਾਂ ਨਾਲ ਸੁਣਿਆ ਨਹੀਂ ਜਾ ਸਕਦਾ, ਅਤੇ ਬੁਧੀ ਮੰਡਲ ਦੀ ਪਕੜ ਤੋਂ ਪਰੇ ਹੈ। ਇਸ ਨੂੰ ਸਮਝਣ ਬੁਝਣ ਲਈ, 'ਬੁਧੀ-ਮੰਡਲ' ਤੱ ਉਪਰ ਉਠ ਕੇ 'ਸਬਦ-ਸੁਰਤ' ਦੀ ਕਮਾਈ ਦੁਆਰਾ ਹੀ ਅਨੁਭਵ ਕਰਨਾ ਹੈ।

''ਜੁਗਿ ਜੁਗਿ ਬਾਣੀ ਸਬਦਿ ਪਛਾਣੀ, ਨਾਉ ਮੀਠਾ ਮਨਹਿ ਪਿਆਰਾ ॥'' (ਪੰ. 603) ''ਗੁਰ ਕੀ ਬਾਣੀ ਸਬਦਿ ਪਛਾਤੀ, ਸਾਚਿ ਰਹੇ ਲਿਵਲਾਇ ।'' (ਪੰ. 1155) ਜਿਸ ਤਰਾਂ 'ਧੁਪ' ਵਿਚੋਂ' ਗਰਮੀ, ਰੌਸ਼ਨੀ, ਸ਼ਕਤੀ ਅਤੇ 'ਜੀਵਨ-ਰੌਂ'' ਆਦਿ 1

# SHABAD Part-7

As the subject '*Shabad*' or Word is **extremely subtle**, **profound**, **deep and enlightening**, it has been comprehensively discussed in the previous parts on this subject.

Many **types of doubt fallacies exist about the esoteric nature of** '*Shabad*' not only amongst most ordinary people but also with scholars, academics and religious preachers. This an attempt to understand it in the light of *Gurbani*.

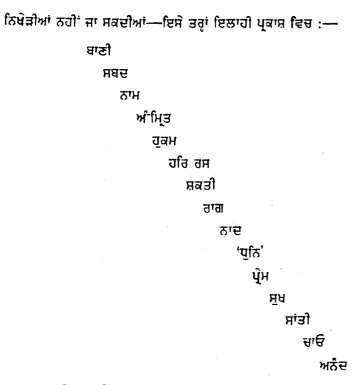
Normally the '*Shabad*' or Word **is limited to its written form** and it is made the **subject of the intellectual sphere**. In this way we discuss and deliberate upon the **written form** of the word and **are satisfied with its literal word meaning**.

Actually this 'Shabad', or 'Bani', Soul-Realm, 'Nanak-Realm, Brahmn-Realm', is the **spiritual gift** directly from the Divine source. This mysterious 'Essence-Word' or 'Unstruck' Bani has descended directly from Brahmn-Realm or the Realm of the Creator and it can only be unravelled, researched, and recognised through 'Divine Intuition'. The sound current of this 'Unstruck-Essence-Shabad' cannot be heard with the physical ears and it is beyond the grasp of the intellect. To comprehend it, one has to rise above the 'realm of the intellect' and experience it through the cultivation of 'Word-Consciousness'.

In all the ages, it is through the Divine word, that the Lord is recognised and the Name becomes sweet and dear unto the mind 602

*By the Guru's instruction they realise the Guru's word and remain attuned to the True Lord* 1155

Just like heat, light, power and life-current etc. from the 'sunlight'



ਆਦਿ—ਸਾਰੇ ਆਤਮਿਕ ਗੁਣ—ਤਾਣੇ-ਪੇਟੇ, ਓਤ–ਪੋਤ, ਮਿਲੇ-ਜੁਲੇ ਅਤੇ ਸਮਾਏ ਹੋਏ ਹਨ। ਇਹਨਾਂ ਨੂੰ ਇਕ ਦੂਜੇ ਤੋਂ ਨਿਖੇੜਿਆ ਨਹੀਂ ਜਾ ਸਕਦਾ।

ਇਸ 'ਤਤ-ਸਬਦ' ਦੀ 'ਧੁਨੀ' ਦੀ 'ਪ੍ਰੇਮ-ਖੇਲ' ਨੂੰ ਗੁਰਬਾਣੀ ਇਉ' ਦਰਸਾਉਂਦੀ ਹੈ :---

| ''ਅਨਹਦ ਬਾਣੀ ਸਬਦੁ_ਵਜਾਏ ॥''               | (นํิธา—231) |
|-----------------------------------------|-------------|
| ''ਅਨਹਦ ਬਾਣੀ ਨਾਦੂ ਵਜਾਇਆ ॥''              | (ਪੰਨਾ—375)  |
| ''ਸਚੁ ਬਾਣੀ ਗੁਰੁ ਸਬਦੁ ਸੁਣਾਏ ॥''          | (ਪੰਨਾ—364)  |
| ''ਇਕਾ ਬਾਣੀ ਇਕੁ ਗੁਰੁ ਇਕੋ ਸਬਦੁ ਵੀਚਾਰਿ ॥'' | (ਪੰਨਾ—646)  |
| ''ਸਬਦੇ ਉਪਜੈ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਬਾਣੀ                |             |
| ਗੁਰਮੁਖਿ ਆਖਿ ਸੁਣਾਵਣਿਆਂ ॥''               | (ਪੰਨਾ—125)  |
| ''ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਸ਼ਬਦੂ ਅੰ'ਮ੍ਰਿਤ ਹਰਿ ਬਾਣੀ ॥     |             |
| ਸਭਿਗੁਰਿ ਸੇਵਿਐ ਗਿਏ ਸਮਾਣੀ ॥               | (ਪੰਨਾ—119)  |

cannot be separated out, in the same way, in divine illumination:-

Baani,

ni, Shabad (Word) Naam Amrit (Nectar of Immortality) Hukam (or command) God's Relish Power Raag (musical-measures) Musical sound Sound vibrations Love Comfort Peace Joy Bliss

etc. are **all divine virtues** that are warp and weft, interwoven- intermingled, and inter-merged. **They cannot be separated from one another**.

*Gurbani* has elaborated upon the 'Sound-Current' of the 'Play of Love' of 'Essence-Shabad' as follows:-

| For him unbeaten strain of the Name re-sounds                                                               |                |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| Within him re-sounds the tune of the celestial strain                                                       | 375            |
| By Guru's instruction they hear the True Gurbani                                                            | 364            |
| There is but one Divine sermon, uttered by the only Guru; there is Or<br>to reflect upon                    | ne Name<br>646 |
| From God emanates ambrosial Gurbani which the Exalted Guru narra<br>preaches to the world                   | tes and<br>125 |
| Ambrosia is the Lord and ambrosia is God's Gurbani, By serving the Guru, Gurbani gets permeated in the mind | True<br>119    |
|                                                                                                             |                |

| ''ਗੁਰ ਕਾ ਸਬਦੁ ਅੰ ਮ੍ਰਿਤ ਹੈ ਬਾਣੀ ।। |                           |
|-----------------------------------|---------------------------|
| ਅਨਦਿਨੁ ਹਰਿ ਕਾ ਨਾਮੁ ਵਖਾਣੀ ।।       | (ਪੰਨਾ—1057)               |
| ''ਹੁਕਮੇ ਵਰਤੇ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਬਾਣੀ         | /                         |
| ਹੁਕਮੇ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਪੀਆਵਣਿਆ ॥           | ์ (น <sub>ั</sub> ธา—118) |
| ''ਤਹ ਅਨਹਦ ਸ਼ਬਦ ਵਜਹਿ ਧੁਨਿ ਬਾਣੀ     |                           |
| ਸ਼ਹਜ਼ੇ ਸਹਜਿ ਸਮਾਈ ਹੈ ॥''           | (ਪੰਨਾ 1069)               |

ਗੁਰਬਾਣੀ ਪੜ੍ਹਨ, ਸੁਣਨ ਦੁਆਰਾ, ਮਨ ਨੂੰ 'ਨਾਮ' ਦੀ ਰੰਗਣ ਚੜ੍ਹਦੀ ਹੈ—ਪਰ ਇਹ ਰੰਗਣ ਤਦ ਹੀ ਚੜ ਸਕਦੀ ਹੈ ਜੇ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੇ ਅਰਥਾਂ ਵਲ ਧਿਆਨ ਦੇਈਏ, ਅਥਵਾ ਸਾਡਾ ਮਨ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੇ ਅੰਤ੍ਰੀਵ 'ਭਾਵ' 'ਨਾਲ' 'ਪਰਸੇ' ਯਾਂ 'ਛੋਹੇ', ਨਹੀਂ ਤਾਂ ਸਾਡੇ ਮਨ ਉਤੇ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੀ 'ਆਤਮ-ਕਲਾ' ਨਹੀਂ ਵਰਤਦੀ । ਏਹੋ ਕਾਰਨ ਹੈ ਕਿ ਅਣਗਿਣਤ ਗੁਰਦਵਾਰਿਆਂ ਦੇ ਹੁੰਦਿਆਂ ਹੋਇਆਂ ਅਤੇ ਬੇਅੰਤ ਪਾਠ ਜਾਂ ਅਖੰਡ ਪਾਠ, ਕੀਰਤਨ, ਰੈਣ-ਸਬਾਈਆਂ ਹੋਣ ਦੇ ਬਾਵਜੂਦ, ਅਸੀਂ ਗੁਰਬਾਣੀ ਵਿਚ ਦਰਸਾਈ ਹੋਈ 'ਗੁਰਮੁਖ' ਅਵਸਥਾ ਤੋਂ ਦੁਰੇਡੇ ਅਤੇ ਬੇ-ਮੁਖ ਹੋ ਰਹੇ ਹਾਂ। 'ਗਲ' ਨਿਰੋਲ 'ਧਿਆਨ' ਦੀ ਹੈ। 'ਧਿਆਨ' ਬਿਨਾ ਪਾਠ—ਤੋਤੇ ਵਾਂਗ ਰਟਨ ਹੈ—ਜਿਸ ਕਰਕੇ ਸਾਡਾ ਮਨ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੇ ਅੰਤ੍ਰੀਵ 'ਪਾਰਸ-ਕਲਾ' ਨਾਲ ਨਹੀਂ ਛੋਂਹਦਾ ਅਤੇ ਇਸ 'ਛੋਹ' ਬਿਨਾ, ਮਨ ਉਤੇ 'ਪਾਰਸ ਕਲਾ' ਨਹੀਂ ਵਰਤਦੀ । ਇਹੋ ਕਾਰਨ ਹੈ ਕਿ ਸਾਰੀ ਉਮਰ ਅਨੇਕਾਂ ਪਾਠ ਕਰਦਿਆਂ, ਸੁਣਦਿਆਂ, ਕਥਾ-ਵਾਰਤਾ ਕਰਦਿਆਂ ਹੋਇਆਂ ਭੀ ਸਾਡੀ ਮਾਨਸਿਕ ਅਤੇ ਆਤਮਿਕ ਹਾਲਤ ਨਹੀਂ ਬਦਲਦੀ, ਉਚੇਰੀ ਨਹੀਂ ਉਠਦੀ ਅਤੇ

> ''ਇਹ ਬਾਣੀ ਜੋ **ਜੀਅਹੁ ਜਾਣੈ,** ਤਿਸੁ ਅੰਤਰਿ ਰਵੈ ਹਰਿ ਨਾਮਾ ।। (ਪੰਨਾ—797)

ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੇ ਅੰਤ੍ਰੀਵ ਆਤਮ-ਭਾਵਨਾ ਨੂੰ ਧਿਆਨ ਦੁਆਰਾ 'ਪਰਸਨਾ' ਹੀ 'ਜੀਅਹੁ ਜਾਣਨਾ' ਹੈ, ਜਿਸ ਨਾਲ ਸਾਰੇ ਇਲਾਹੀ ਗੁਣ ਅਥਵਾ, ਰਸ, ਰੰਗ, ਪ੍ਰੇਮ, ਚਾਉ, ਸੇਵਾ-ਭਾਵ ਆਦਿ, ਸਹਜੇ ਹੀ ਪ੍ਰਵੇਸ਼ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹਨ ਅਤੇ 'ਅੰਤਰਿ ਰਵੈ ਹਰਿ ਨਾਮਾ' ਦੀ ਪਾਰਸ ਕਲਾ ਵਰਤਦੀ ਹੈ । ਦੂਜੇ ਲਫ਼ਜਾਂ ਵਿਚ—'ਸਬਦ ਸੁਰਤ' ਦੀ ਅੰਤ੍ਰ-ਆਤਮੇ ਕਮਾਈ ਦੁਆਰਾ—ਸਾਡੀ 'ਸੁਰਤ' 'ਤਤ-ਸਬਦ' ਨਾਲ 'ਪਰਸਦੀ' ਹੈ—ਜਿਸ ਨਾਲ ਸਾਡੇ ਅੰਤ੍ਰ-ਆਤਮੇ ਅਨਹਦ ਸਬਦ ਦਾ 'ਪ੍ਰਕਾਸ' ਹੁੰਦਾ ਹੈ ।

ਇਹ 'ਸਬਦ' ਅਤੇ 'ਸੁਰਤ' ਦੇ 'ਮੇਲ' ਯਾ 'ਛੋਹ' ਨੂੰ ਹੀ 'ਪਰਸਨਾ' ਕਿਹਾ

Nectar-sweet is the Guru's instruction and the Gurbani Night and day, utter I the God's Name 1057

By his sweet will the Nectarean Gurbani has become prevalent, and by his will one quaffs the Nectarean Gurbani 118

There, in the tenth gate, resounds the celestial strain of the utterance of theGuru's word and one easily merges in the Lord1069

Through the reading and listening of *Gurbani* the mind is **embued with the colour of** '*Naam*'- but it can manifest only if **we focus on the meanings of** *Gurbani*, or, our mind **touches upon or is infected with the innate meanings** of *Gurbani*. Otherwise the spiritual alchemy of *Gurbani* **does not come into being**. This is the reason why, **despite** having numerous *Gurdwaras*, *Akhand Paaths* (continuous reading of Guru Granth Sahib) , holding uncountable scripture readings, *Rainsabaee Kirtans* (all night hymns singing), we are still **moving away and turning our backs towards the stage of** '*Gurmukh*' that is mentioned in *Gurbani*. The **whole focus is on the word -**'Attention'. Without attention, reciting *Paath* (reading Gurbani) is like a parrot reading, and is the reason **why our mind is not infected by the innate** 'touch-stone' of *Gurbani*. Without this 'touch' the power of the 'touch-stone' will have no effect on the mind. This is the reason why, inspite of doing and listening to numerous *paaths*, giving sermons our mental and **spiritual state has not changed, has not evolved and we remain devoid of** '**spiritual life**'.

*He who heartily realises this Gurbani, within his mind abides the Lord's Name* 797

'Realizing' the innate sentiments of the soul with awareness is indeed 'knowing the soul' and with (this awareness) all the divine virtues like relish, hue, love, joy, inclination towards service etc., spontaneously come into being and the power of the touch-stone comes into play. In other words through the practice of the cultivation of the 'Word-Consciousness our 'being' comes into contact with the 'Essence-Shabad or Word' and 'manifestation' of the Unstruck Shabad or Word takes place.

This connection or touch of '*Shabad*' and 'Consciousness' is indeed called '*Parsanaa*' or being infected with the devotional touch.

3

ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਜਿਸ ਦੁਆਰਾ ਗੁਰ ਸਬਦੀ ਗੋਬਿੰਦ<sub>ਂ</sub> ਗਜਿਆ ਦਾ ਗੁਰਵਾਕ ਸਿਧ ਹੁੰਦਾ ਹੈ।

ਸ਼ਰਾਬ ਦੇ ਦੋ ਅੱਡ-ਅੱਡ ਸਰੂਪ ਹਨ :—

- 1. ਪਹਿਲਾ ਅਸਥੂਲ ਸਰੂਪ :—ਰੰਗ-ਬਰੰਗਾ, ਕੌੜਾ-ਕੁਸੈਲਾ ਘੋਲੂਆ ਯਾ (Alchoholic Solution) ਹੈ ।
- ਦੂਸਰਾ ਸੂਖਮ ਸਰੂਪ :---ਸਫ਼ੂਰ ਹੈ । ਜਦ ਸਥੂਲ ਸ਼ਰਾਬ ਨੂੰ ਪੀਤਾ ਜਾਏ,

ਤਾਂ ਮਨ, ਤਨ, ਬੁਧੀ ਉਤੇ ਅਨੱਖਾ ਅਸਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਨੂੰ 'ਸਰੂਰ' ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਸਰੂਰ ਵਿਚ ਥਰਥਰਾਉਂਦਾ ਹੋਇਆ ਉਮਾਹ, ਚਾਉ, ਮਸਤੀ, ਦਲੇਰੀ, ਬੇਪ੍ਰਵਾਹੀ ਤੇ ਖੇੜਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਇਹ ਅੰਦਰਲਾ ਸੂਖਮ ਨਿਜੀ ਤਜਰਬਾ ਹੈ। ਇਹ ਸੂਖਮ ਸਰੂਪ, ਅਸਥੂਲ ਸ਼ਰਾਬ ਦੇ ਅੰਤਰਗਤ ਗੁਪਤੀ ਪ੍ਰਵੇਸ਼ ਹੈ, ਜਿਸ ਨੂੰ ਪ੍ਰਗਟ ਯਾ ਪ੍ਰਤੱਖ ਕਰਨ ਲਈ ਸ਼ਰਾਬ ਨੂੰ ਪੀਣਾ ਲਾਜ਼ਮੀ ਹੈ। ਸ਼ਰਾਬ ਦੀ ਬੰਤਲ ਨੂੰ ਦੇਖ ਕੇ, ਜਾਂ ਪ੍ਰਗਟ ਬਿਆਨ ਸੁਣ ਜਾਂ ਪੜ ਕੇ ਇਸ ਸ਼ਰੂਰ ਨੂੰ ਅਨੁਭਵ ਜਾਂ ਪ੍ਰਗਟ ਨਹੀਂ ਕੀਤਾ ਜਾ ਸਕਦਾ।

ਐਨ ਏਸੇ ਤਰਾਂ :---

ਅਖਰੀ 'ਸਬਦ'—ਇਲਾਹੀ 'ਪ੍ਰਕਾਸ਼' ਦਾ ਅਸਥੂਲ ਸਰੂਪ ਹੈ। ਅਨਹਦ ਸਬਦ – 'ਇਲਾਹੀ ਪ੍ਰਕਾਸ ਦਾ ਸੂਖਮ 'ਤਤ' ਸਰੂਪ ਹੈ। ਜਿਸ ਵਿਚ ਸਾਰੇ ਇਲਾਹੀ ਗੁਣ ਪ੍ਰਵੇਸ਼ ਤੇ ਪ੍ਰਵਿਰਤ ਹਨ।

ਸ਼ਰਾਬੀ ਜਦ ਸ਼ਰਾਬ ਪੀਂਦਾ ਹੈ ਤਾਂ ਉਸ ਦੇ ਤਨ, ਮਨ ਵਿਚ ਕੋਈ ਅਨੋਖਾ, ਸਰੂਰ-ਖੁਸ਼ੀ–ਚਾਉ, ਉਮਾਹ ਮਹਿਸੂਸ ਹੁੰਦਾ ਹੈ।

ਸ਼ਰਾਬ ਪੀਣ ਨਾਲ—ਸ਼ਰਾਬੀ ਆਪਣੇ ਸਰੀਰ ਦੇ ਅੰਦਰ—ਸ਼ਰਾਬ ਦੇ ਸਾਰੇ ਅਉਗੁਣਾਂ ਨੂੰ 'ਗ੍ਰਹਿਣ' ਕਰਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਇਹ ਅਉਗੁਣ ਸ਼ਰਾਬੀ ਦੇ ਅੰਦਰ ਸਹਜ ਸੁਭਾਇ ਹੀ ਪ੍ਰਵੇਸ਼ ਤੇ ਪ੍ਰਵਿਰਤ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹਨ।

ਏਸੇ ਤਰਾਂ ਦਿਨਸ-ਰਾਤ ਝੂਠੀ 'ਮਾਇਆ' ਨਾਲ ਸੰਗਤ ਕਰਕੇ ਯਾਂ 'ਪਰਸ' ਕੇ ਅਸੀਂ 'ਮਾਇਆ' ਦੇ ਸਾਰੇ ਅਉਗੁਣ ਗ੍ਰਹਿਣ ਕਰ ਲੈਂਦੇ ਹਾਂ, ਅਤੇ ਪਲਚਿ ਪਲਚਿ ਕੇ ਸਾਰੀ ਉਮਰ ਦੁਖ ਕਲੇਸ ਭੋਗਦੇ ਰਹਿੰਦੇ ਹਾਂ। With this, the *Guru*'s word, '*Gurshabdee Gobind Gajea*' (God's thunderous appearance thru the Guru Word) stands proven.

There are two separate forms of alcohol:-

- 1 First gross/raw form: Colourful, bitter or alcoholic solution
- 2 Second subtle form: Intoxication.

When the raw form of alcohol is drunk, then the mind, body and intellect experiences a strange effect. This is called **'intoxication'**. Vibrating in the intoxication, a feeling of being high, joyous, intoxicated, brave, carefree and delight takes place. This is an internal, subtle and personal experience. This subtle form is prevalent within the gross alcohol form in an **innate hidden form**, and to manifest or experience it, the alcohol **must be drunk**. By seeing the bottle of alcohol, or by listening to or reading about its qualities one cannot experience or manifest its intoxication.

Exactly in the same way:-

| Word (made of) letters – | is the gross form of the Divine              |
|--------------------------|----------------------------------------------|
|                          | 'Illumination'.                              |
| Unstruck word or melody  | - is the <b>subtle 'essence'</b> form of the |
|                          | Divine Illumination in which all the         |
|                          | Divine virtues are inherent and              |
|                          | present.                                     |

When an alcoholic drinks alcohol, he **experiences an unusual**, **intoxication-happiness-joy**, **a feeling of being high**.

With the drinking of the alcohol, the alcoholic 'absorbs' within himself **all the negative elements of the alcohol** and these negative elements **spontaneously spawn and spread within the alcoholic**.

In the same way by being in the **company** of false 'materialism' or getting '**infected' by** it, we acquire all the vices or negative qualities of 'materialism' and entangled and enmeshed we face pain and conflict for the whole life.

ਇਸ ਦੇ ਉਲਟ ਜੇ ਅਸੀਂ 'ਸਾਧ ਸੰਗਤ' ਦੁਆਰਾ 'ਅਨਹਦ ਬਾਣੀ' ਅਥਵਾ 'ਤਤ ਸਬਦ' ਨੂੰ ਅੰਤ੍-ਆਤਮੇ —'ਸਬਦ-ਸੂਰਤ' ਦੁਆਰਾ ਪਰਸੀਏ ਤਾਂ ਸਾਡੇ ਵਿਚ ਸਾਰੇ ਇਲਾਹੀ ਗੁਣ ਸਹਜੇ ਹੀ ਪ੍ਰਵੇਸ਼ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹਨ, ਜਿਸ ਨਾਲ :—

```
ਇਲਾਹੀ ਸਰੂਰ
ਆਤਮਿਕ ਸੁਖ
ਨਾਮ ਖੁਮਾਰੀ
ਦੇਵੀ ਮਸਤੀ
ਵਿਚ 'ਅਲਮਸਤ ਮਤਵਾਰੇ ਹੇਕੇ—'ਲੋਕ ਸੁਖੀਏ —ਪ੍ਰਲੋਕ ਸੁਹੇਲੇ' ਹੋ ਜਾਈਦਾ ਹੈ।
ਇਹਨਾਂ ਇਲਾਹੀ ਗੁਣਾਂ ਦੇ ਸੰਗਰਹਿ ਯਾ 'ਤਤ ਸਕਦ' ਨੂੰ ਪ੍ਰਗਟ ਕਰਨ ਲਈ :—
ਸਾਧ-ਸੰਗਤ
```

ਸਬਦ-ਸੁਰਤ ਦੀ ਕਮਾਈ

ਗੁਰਪ੍ਸਾਦਿ

## ਦੀ ਲੋੜ ਹੈ :

ੁਪਰਗਟਿ ਪਾਹਾਰੇ ਜਾਪਦਾ ।। ਸਭੂ ਨਾਵੇ ਨੂੰ ਪੁਰਤਾਪਦਾ ।। (ਪੰਨਾ---71)

ਜਦ ਜੁਆਨ ਲੜਕੀ ਦੀ ਕੁੜਮਾਈ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਤਾਂ ਉਹ ਆਪਣੇ ਹੋਣ ਵਾਲੇ ਪਤੀ ਦੀਆਂ :---

On the **other hand** if 'Unstruck *Bani*' or '**Essence-Word**' can be realized in the innate self through the '*Shabad* or Word-Consciousness' in the *Sadh Sangat*, the company of the holy, **then the divine virtues will spontaneously spring forth** within us and by **getting completely absorbed and inebriated** in:-

> spiritual intoxication divine peace intoxication of the *Naam* divine intoxication

## we can experience 'peace in this world and comfort in the next'.

For the accumulation of these spiritual virtues or to **bring into being** the 'Essence-*Shabad* or Word':-

the *Sadh Sangat* or the company of the holy the cultivation of the practice of Shabad or Word-Consciousness the blessings of the Guru

### are needed.

Thou art seen manifest in Thy workshop, Every one Longs for Thy Name 71

When a young woman gets engaged she begins to research about her groom's:

habits attitude ability virtues looks features manner of speech agility personality She pays attention to all information news messages ਚਿਠੀਆਂ

ਸਾਖੀਆਂ

ਕਹਾਣੀਆਂ

ਸੁਣਦੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ, ਅਤੇ ਹਿਰਦੇ ਵਿਚ ਅਨੇਕਾਂ ਸੂਖਮ ਵਲਵਲਿਆਂ, ਰੀਝਾਂ, ਚਾਓ, ਮਲ੍ਹਾਰ ਨਾਲ, 'ਪਤੀ' ਦੇ 'ਮੇਲ' ਯਾ 'ਵੱਸਾਲ' ਦੇ ਪ੍ਰੇਮ ਸਵੈਪਨਾ ਦੀਆਂ ਉਡਾਰੀਆਂ ਲਾਉਂਦੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ।

ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਉਸ ਦੇ ਹਿਰਦੇ ਦੀਆਂ ਡੂੰਘਿਆਈਆਂ ਵਿਚ 'ਪਤੀ-ਪਿਆਰ' :---

ਧਸ

ਵਸ

## ਰਸ

ਸਮਾ,

ਕੇ 'ਮੌਲਦਾ' ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ।

ਜਿਊਂ-ਜਿਊਂ ਉਸ ਦਾ ਧਿਆਨ-ਸੁਰਤੀ—'**ਪਤੀ-ਪਿਆਰ'** ਵਿਚ **ਰਚਦੀ**.. ਖੁੱਭਦੀ, ਦ੍ਰਿੜ੍ਹ ਹੁੰਦੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ--ਤਿਉਂ ਤਿਉਂ ਮਾਪਿਆਂ ਅਤੇ 'ਪੇਕੇ-ਘਰ' ਦਾ ਮੌਹ ਘਟਦਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।

ਸ਼ਹਿਜੇ ਸ਼ਹਿਜੇ ਉਹ 'ਬਾਲੀ' 'ਪਤੀ-ਪਿਆਰ'— 'ਚੁਪ-ਪ੍ਰੀਤ' ਦੀ ਗੁਝੀ 'ਪ੍ਰੇਮ-ਅਗਨੀ' ਵਿਚ :—

> ਜਲਦੀ ਤੜਫਦੀ ਲੁਛਦੀ ਭੁਜਦੀ

ਬ੍ਰਿਹੋਂ ਦੇ ਸੱਲ ਸ਼ਹਿੰਦੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ ।

ਆਖਿਰ ਜਦ ਉਸ ਦਾ ਵਿਆਹ ਯਾ ਪਤੀ ਨਾਲ 'ਮੈਲ' ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਅਥਵਾ 'ਵਸਲ' ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਤਾਂ ਉਹ ਪਤੀ ਦੇ ਤੀਬਰ 'ਪ੍ਰਿਮ-ਰਸ' ਵਿਚ ਬੇ-ਖੁਦ ਹੋ ਕੇ ਆਪਣਾ 'ਆਪਾ'—ਪਤੀ ਦੇ ਚਰਨਾਂ ਵਿਚ ਅਰਪਨ ਕਰ ਦਿੰਦੀ ਹੈ, ਅਤੇ ਪਤੀ ਦੇ ਚਰਨਾਂ ਵਿਚ 'ਰੁਲਨਾ' ਹੀ ਉਸ ਦਾ 'ਜੀਵਨ' ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਬੈ-ਖਰੀਦ ਗੋਲੀ ਬਣਕੇ ਸੇਵਾ ਕਰਨੀ ਹੀ ਉਸ ਦਾ 'ਧਰਮ' ਬਣ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ।

'ਪਤੀ-ਪਿਆਰ' ਦੇ **'ਵਸਲ' ਦੇ 'ਪ੍ਰਿਮ-ਰਸ' ਦੀ ਮਦਹੇਸ਼ੀ ਵਿਚ** ਉਸ ਦੇ

letters episodes tales

concerning him and with numerous subtle emotions, desires, joyousness, and expressions of affection in her heart, she **imagines the experience of the 'meeting' or 'closeness' with her (to be) husband**.

In this way the love for her husband

propels inhabits diffuses merges

into the depth of her heart and blooms.

To the degree her attention-consciousness permeates, goes deeper and gets ingrained in the 'husband-love', her attachment for her parents and parental-house begins to decrease.

By and by that 'young girl', bearing the pangs of separation begins to:-

burn

suffer

wriggle

sulk

in 'silent-love' of the hidden 'fire of love' of 'husband- separation'.

Finally when she gets married or 'merges' with her husband, that is experiences physical union, then she gets **lost in the intense 'love-relish' of her husband and surrenders herself at his feet**. **Getting 'lost' at the feet of her husband is indeed 'life' for her** and the service that she renders by becoming like a purchased slave indeed **becomes her 'religion'**.

In the intoxication of 'love-relish' the union 'husband-love' provides,

6

ਪਹਿਲਾਂ ਸੁਣੇ-ਸੁਣਾਏ, ਮਨ-ਘੜੇ :--the things she heard, or those related to her and her earlier self created:-ਖਿਆਲ thoughts ਅਨੁਮਾਨ estimations ੰਟੌਰਾਂ probes inclinations ਨਿਸਚੇ desires ਰੀਝਾਂ hopes wishes ਆਸਾਂ ਮਨਸ! everything, turn out to be lacking, lowly, unnecessary and wrong - and these ਸਭ ਕੁਝ ਅਧੁਰੀਆਂ, ਨੀਵੀਆਂ, ਬੇ-ਲੋੜੀਆਂ ਅਤੇ ਗਲਤ ਹੋ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ---ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ she forgets in no time at all. ਉਹ ਛੇਤੀ ਹੀ ਭਲ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। In this way from 'engagement' to the union of marriage, the ਇਸ ਤਰਾਂ 'ਕੜਮਾਈ' ਤੋਂ ਲੈ ਕੇ--'ਵਸਲ' ਤਕ--'ਬਾਲੀ' ਦੀਆਂ ਪੇਮ maiden's subtle, mental flights of the personal love is indeed her:-ਸਵੈਪਨਾ ਦੀਆਂ ਸੁਖਮ ਮਾਨਸਿਕ ਉਡਾਰੀਆਂ ਹੀ ਉਸ ਦੀ :--quest ਜਗਿਆਸ਼ਾ ਹੈ destiny faith ਕਰਮ ਹੈ religion ਧਰਮ ਹੈ aim of life ਮਜਬ ਹੈ purpose ਜੀਵਨ-ਸੇਧ ਹੈ and the 'union' (with her husband) is indeed her:-ੳਦੇਸ਼ ਹੈ. ਅਤੇ 'ਵਸਲ' ਹੀ ਉਸ ਦੀ :--achievement destination ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਹੈ coming together ਮੰਜਿਲ ਹੈ the goblet of love ਮੇਲ ਹੈ play of love relish of love ਪ੍ਰਿਸ-ਪਿਆਲਾ ਹੈ silent love ਪਿਸ-ਖੋਲ ਹੈ supreme bliss ਪ੍ਰਿਮ-ਰਸ ਹੈ ਚੁਪ-ਪੀਤ ਹੈ in which getting 'totally intoxicated' is the main aim of the 'young ਮਹਾਂ ਅਨੰਦ ਹੈ. woman's' life. ਜਿਸ ਵਿਚ 'ਅਲਮਸਤ-ਮਤਵਾਰੀ' ਹੋਣਾ ਹੀ 'ਬਾਲੀ' ਦੇ ਜੀਵਨ ਦਾ 'ਟੀਚਾ' ਹੈ । 7 7

ਐਨ ਏਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਜਦ 'ਜੀਵ'—'ਗੁਰੂ' ਧਾਰ ਲੈਂਦਾ ਹੈ, (ਅਥਵਾ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਛੱਕ ਲੈਂਦਾ ਹੈ) ਤਾਂ 'ਜੀਵ ਰੂਪੀ-ਇਸਤ੍ਰੀ' ਦੀ 'ਅਕਾਲ ਪੁਰਖ' ਰੂਪੀ 'ਪ੍ਰੀਤਮ' ਨਾਲ 'ਕੁੜਮਾਈ' ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਇਸ ਤੋਂ ਅਗੇ 'ਗੁਰੂ' ਦੀ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ ਦੁਆਰਾ—'ਜੀਵ' ਨੂੰ 'ਸਾਧ-ਸੰਗਤ' ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੁੰਦੀ ਹੈ—ਜਿਸ ਵਿਚ ਵਿਚਰਦਿਆਂ ਹੋਇਆਂ—'ਜੀਵ-ਇਸਤ੍ਰੀ' ਆਪਣੇ 'ਪਤੀ-ਪਰਮੇਸਰ' ਦੇ :—

ਪ੍ਰੇਮ ਸਨੇਹੜੇ ਗਣ ਵਡਿਆਈ ਪਿਆਰ ਪੇਮ ਦੀਆਂ ਕਥਾ-ਕਹਾਣੀਆਂ ਪੜਦੀ-ਸੁਣਦੀ ਅਤੇ ਗੁਣ ਗਾਉਂਦੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਉਸ ਦੇ ਹਿਰਦੇ ਅੰਦਰ 'ਪਤੀ-ਪਰਮੇਸਰ' ਨਾਲ :--ਪ੍ਰੀਤ ਪ੍ਰੇਮ ਪਿਆਰ ਖਿਜ ਕਾਂਖੀ ਬੈਰਾਗ ਬਿਰਹੱ' ਉਪਜਦੀ

# ਵਧਦੀ ਪ੍ਰਫੁਲਤ ਹੁੰਦੀ ਮੌਲਦੀ ਉਛਲਦੀ

ਹੋਈ—'ਪ੍ਰੀਤ' ਦੇ 'ਚਲੂਲੇ ਲਾਲ ਰੰਗ' ਵਿਚ 'ਰੰਗੀਜ' ਕੇ, ਪ੍ਰੇਮ ਸਵੈਪਨਾ ਦੇ ਵਲਵਲਿਆਂ ਦੁਆਰਾ— 'ਪ੍ਰੇਮ-ਪੁਰਖ' ਅਥਵਾ 'ਪਰਮੇਸਰ' ਦੇ 'ਮਿਲਾਪ' ਅਤੇ 'ਵਸਲ' ਦੀ ਉਡੀਕ ਅਤੇ ਖਿਚ ਵਧਦੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ।

'ਬਾਲੀ', ਅਬਵਾ ਦੁਨਿਆਵੀ ਲੜਕੀ, ਅਤੈ 'ਜੀਵ-ਇਸਤ੍ਰੀ', ਅਥਵਾ 'ਜਗਿਯਾਸੂ' 8 Exactly in the same way, when a human links himself with the *Guru* (that is takes *Amrit*), then **the engagement of the 'soul bride' (human)**, **takes place with the 'Timeless Being' 'Beloved'**. Beyond this, through the blessings of the '*Guru*', the soul acquires the '*Sadh Sangat*', the company of the holy – and abiding within this – the 'soul bride' begins to read–listen to stories-tales about her 'Lord-Husband's':-

love-filled messages virtues magnificence love affection

and keeps singing His glories. In this way within her heart:-

adoration affection love attraction

yearning pining pain of separation

for her Beloved

arises increases blooms blossoms overflows

and getting imbued with the deep crimson color of the Lord's Love, through the emotions of the deep-love within – the awaiting of the 'union' and the 'merger' with the Personality of Love' or the 'Primal Being' keeps increasing.

In the 'play of love' of the 'young women', or the worldly girl, and the 'life-form bride' or the 'seeker' there is an extreme consequence and difference.

ਦੇ 'ਪ੍ਰੇਮ-ਖੇਲ' ਵਿਚ, ਅਤਿਅੰਤ 'ਅੰਤ' ਅਤੇ 'ਭੇਦ' ਹੈ, ਜਿਸ ਨੂੰ ਹੇਠਾ ਸਪਸ਼ਟ ਕਰਨ ਦਾ ੳਦਮ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।

| 'ਬਾਲੀ' ਦਾ ਦੁਨਿਆਵੀ ਪਿਆਰ               | ਜਗਿਆਸ਼ੂ ਦਾ ਇਲਾਹੀ 'ਪ੍ਰੇਮ'  |
|--------------------------------------|---------------------------|
| ਮਾਇਕੀ ਮੰਡਲ ਦੀ ਖੇਲ ਹੈ                 | ਆਤਮ ਮੰਡਲ ਦੀ ਖੇਲ ਹੈ        |
| ਦੁਨਿਆਵੀ 'ਪਤੀਂ ਹੈ                     | ਪਰਮੇਸਰ 'ਪਤੀ' ਹੈ           |
| ਬਿਨਸਨ ਹਾਰ ਹੈ                         | ਅਬਿਨਾਸੀ ਹੈ                |
| ਬਾਹਰਮੁਖੀ ਮਾਨਸਿਕ ਕ੍ਰਿਆ ਹੈ             | ਅੰਤ੍ਰ-ਮੁਖੀ 'ਜਗਿਆਸਾ' ਹੈ    |
| ਸਰੀਰਕ 'ਵਸਲ' ਦਾ ਟੀਚਾ ਹੈ               | 'ਆਤਮਿਕ ਮੇਲ' ਦੀ 'ਮੰਜਿਲ' ਹੈ |
| ਮਾਇਕੀ ਮੰਡਲ ਦੀ ਸੰਗਤ ਹੈ                | ਆਤਮਿਕ 'ਸਾਧ-ਸੰਗਤ' ਹੈ       |
| ਮਾਨਸਿਕ ਵਲਵਲੇ ਹਨ                      | ਆਤਮਿਕ ਪ੍ਰੇਮ-ਸਵੈਪਨੇ ਹਨ     |
| ਮਾਇਕੀ <mark>ਮੰਡਲ ਦ</mark> ੀ ਬਿਰਤੀ ਹੈ | 'ਸਬਦ-ਸੁਰਤ' ਦੀ ਖੇਲ ਹੈ      |
| ਦੁਖ ਕਲੇਸ ਹੈ                          | ਸਦਾ ਸੁਖ ਤੇ ਅਨੰਦ ਹੈ        |
| ਆਰਜੀ ਫਿਕਾ ਮਾਨਸਿਕ ਪਿਆਰ ਹੈ             | ਇਲਾਹੀ ਪਿਆਰ ਦਾ ਚਲ੍ਹਲਾ      |
|                                      | ਰੰਗ ਹੈ                    |
| ਬਾਹਰਮੁਖੀ ਪ੍ਰਿਮ-ਖੇਲ ਹੈ                | ਅੰਤ੍ਰ-ਆਤਮੇ 'ਚੁਪ-ਪ੍ਰੀਤ' ਹੈ |
| ਆਵਾ-ਗਵਨ ਹੈ                           | ਮੁਕਤੀ ਹੈ                  |
| ਨਿਰਾਸਤਾ ਹੋ ਸਕਦੀ ਹੈ                   | 'ਸਦਾ-ਮਨ-ਚਾਉ' ਹੈ           |
| 'ਹਓ-ਧਾਰੀ' ਹੈ                         | ਹਉਮੈ ਦੀ ਅਣਹੋਂਦ ਹੈ         |
| 'ਮੈ-ਮੇਰੀ' ਹੈ                         | 'ਤੂੰ–ਤੇਰੀ' ਹੈ             |
| ਚਿੰਤਾ ਫਿਕਰ ਹੈ                        | 'ਸਦਾ ਮਨ ਚਾਉ ਹੈ'           |
| ਰੋਸੇ, ਗਿਲੇ, ਨਹੱਰੇ ਹਨ                 | ਸ਼ੁਕਰ ਹੈ                  |
| ਕੂੜੀ ਪ੍ਰੀਤ ਹੈ                        | ਸਚੀ ਪ੍ਰੀਤ ਹੈ              |
| ਝੂਠਾ ਰਿਸ਼ਤਾ ਹੈ                       | ਸੱਚਾ 'ਆਤਮਿਕ ਨਾਤਾ' ਹੈ      |
|                                      |                           |

ਦੂਜੇ ਲਫਜਾਂ ਵਿਚ 'ਬਾਲੀ' ਦੀ 'ਪ੍ਰੇਮ-ਖੋਲ'—'ਮਾਇਕੀ ਮੰਡਲ' ਤਾਂਈ 'ਸੀਮਤ' ਹੈ—ਪਰ ਜਗਿਆਸੁ ਦੀ 'ਸਰਤਿ' ਦਾ ਅੰਤਮਖੀ ਹੋ ਕੇ 'ਸਬਦ' ਨਾਲ 'ਮੈਲ' ਕਰਨਾ, ਅਤੇ 'ਸਬਦ' ਵਿਚ ਲਿਵ-ਲੀਣ ਹੋਣਾ 'ਆਤਮਿਕ ਖੇਲ' ਦੀ 'ਮੰਜਿਲ' ਹੈ ।

ਜਿਸ ਤਰਾਂ 'ਬਾਲੀ' ਦੀ ਕੜਮਾਈ ਤੋਂ ਮਗਰੋਂ'—'ਪਤੀ' ਦੈ ਮੇਲ ਯਾ ਵੱਸਲ ਹੋਣ ਤਕ--- 'ਪਤੀ-ਭਗਤੀ' ਅਥਵਾ ਯਾਦ, ਸਿਮਾਨ, ਸਹਜ ਸਭਾਇ-ਆਪ-ਮਹਾਰੇ ਹੀ An attempt is being made of clarify it.

'young woman's' worldly love is the play of the worldly realm is a worldly husband is destructible it's an external activity the aim is physical union is the company of the worldly realm are mental emotions is materialistic thinking is pain and misery is materialistic temporary insipid love is the external play of love is transmigration disappointments can result is egoistical is 'me-mine ness' worry and anxiety exist grievance accusations exist false love exists relationships are false

Seeker's divine affection is the play of soul's realm the Primal Being is the 'husband' is indestructible it's an internal quest the target is Divine merger is the divine company of the holy are love of the spiritual Self is the play of *Shabad* consciousness is eternal peace and bliss is the deep red poppy colour of divine love is the innate silent love is salvation the mind is ever in joy egotism is absent is 'you-yours' the mind is constantly in biss thankfulness prevails true love prevails true divine connection exists

In other words the 'love-play' of the young woman is limited to the 'materialistic world' but the internalizing of the 'consciousness' of the seeker and establishing contact with the 'Shabad or Word' and getting absorbed in the 'Shabad' is the destination of the 'Divine Play'.

Just as after the 'engagement' of the young woman until the union with the 'husband' – the 'meditation of the husband', or the remembrance, the contemplation automatically, by itself keeps taking place and becomes ingrained.

ਹੁੰਦਾ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ, ਅਤੇ ਦਿੜ ਹੋਈ ਜਾਂਦਾ ਹੈ –ਉਸੇ ਤਰਾਂ 'ਜਗਿਆਸੂ' ਦੀ ਪ੍ਰਭੂ-ਮਿਲਾਪ ਲਈ ਖਿਚ, ਕਾਂਖੀ, ਭੂਖ, ਬ੍ਰਿਹੋ ਸਹਿਜ ਸੁਭਾਇ ਹੀ ਵਧਦੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਪਰ ਨੁਕਤੇ ਵਾਲੀ ਗਲ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਇਹ 'ਪ੍ਰਭੂ-ਪ੍ਰੇਮ' ਦਾ 'ਰੰਗ' ਸਾਧ-ਸੰਗਤ, ਅਬਵਾ ਬਖਸ਼ੇ ਚੋਇ ਗੁਰਸੂਖ ਪਿਆਰਿਆਂ ਦੀ ਸੰਗਤ ਵਿੱਚ 'ਛੋਹ', 'ਲਾਗ' (ignition and infection) ਨਾਲ ਹੀ ਲਗਦਾ ਹੈ।

> 'ਕਿਰਪਾ ਕਰੇ ਜਿਸ ਪਾਰਬਹਮ, ਹੋਵੈ ਸਾਧੁ ਸੰਗੁ II ਜਿਊ ਜਿਊ ਓਹ ਵਧਾਈਐ ਤਿਊ ਤਿਊ ਹਰਿ ਸਿਊ ਰੰਗ । (น์ธา-71)

ਇਸ ਪੰਗਤੀ ਦਾ ਮਤਲਬ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਜਿਉਂ-ਜਿਉਂ 'ਜੀਵ' ਸਾਧੂ ਯਾ ਮਹਾਂਪਰਖਾਂ ਦੀ ਸੰਗਤ-ਅਬਵਾ 'ਸਾਧ ਸੰਗਤ' ਕਰਦਾ ਹੈ ਤਿਦਾ ਤਿਉਂ ਜਗਿਆਸੂ ਦੇ ਹਿਰਦੇ ਵਿਚ ਹਰੀ ਦੇ ਪਿਆਰ ਦੇ ਰੰਗ ਦੀ ਛੋਹ ਲਗਦੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਇਸ ਤਰਾਂ ਪਭ-ਪ੍ਰੇਮ ਵਧਦਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਅਤੇ 'ਮਿਲਾਪ' ਦੀ ਖਿਚ ਅਤੇ 'ਵਸਾਲ' ਦੀ ਭੁਖ ਤੀਬਰ' ਹੁੰਦੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ।

ਏਸੇ ਕਰਕੇ ਗਰਬਾਣੀ ਵਿਚ 'ਸਾਧ ਸੰਗਤ' ਦੀ ਇਤਨੀ ਵਡਿਆਈ ਕੀਤੀ ਗਈ ਹੈ :---

| ''ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਭਉ ਭਾਤੇ ਸਹਜ਼ ਬੈਹਾਗ ਹੈ ॥ <sup>'</sup> | (ਵਾ.ਭ :ਗੁ: 3/13) |
|--------------------------------------------------|------------------|
| "ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਮਿਲਿ <sup>*</sup> ਅਲਬ ਲਖਾਵੇ ॥"        | (ਵਾ:ਭਾ:ਗੁ: 6/11) |
| ''ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਭੈ ਭਾਇ ਨਿਜ ਘਰਿ ਪਾਇਆ ॥"               | (ਵਾ:ਭਾ:ਗੁ: 3/20) |
| ''ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਬਿਨਾ ਭਾਉ ਨਹੀ ਉਪਜੈ,                   |                  |

ਭਾਵ ਬਿਨ ਭਗਤਿ ਨਹੀ ਹੋਇ ਤੇਰੀ ।।" (ਪੰਨਾ—694) ''ਪਿਰਮ ਪਿਆਲਾ ਸਾਧ ਸੰਗਿ,

ਭਗਤਿ ਵਛਲ ਪਾਰਸ ਪਰਸੈ।।" (ਵਾ:ਭਾ:ਗ: 39/12) ''ਸਾਧ ਕੇ ਸੰਗਿ ਲਗੇ ਮੀਠਾ ॥'' (ਪੰਨਾ---272)

ਇਸ ਲੱਖ ਦੇ ਪਿਛਲਿਆਂ ਭਾਗਾਂ ਵਿਚ ਦਸਿਆਂ ਜਾਂ ਚੁਕਾ ਕਿ 'ਸੰਬਦ' ਦੀ 'ਕਮਾਈ' ਦੇ ਦੋ 'ਪੱਖ' ਹਨ :---

 ਅਖਰ-ਰੂਪੀ ਸਬਦ — ਅਥਵਾ ਗੁਰ ਮੰਤ੍ਰ ਦਾ ਰਸਨਾ ਨਾਲ ਸਿਮਰਨ ਅਤੇ ਗਰਬਾਣੀ ਦਾ ਪਾਠ,

In the same way the pull of the of the seeker for union with the Primal Being, the yearning, the hunger, the pining automatically keeps increasing. But the point to note is that this colour of 'love of the Primal Being' can only take place in the Sadh Sangat, the company of the holy or in the company of blessed Guruorientated beloveds through 'ignition and infection.

#### He on whom the Exalted Lord showers mercy obtains the society of saints .The more he frequents the saints' congregation the Love for the Lord increases 71

The meaning of this line is that as man continues to keep the company of a sadhu or an evolved soul or the 'company of the holy', the love for the God begins to get ignited in the heart of the seeker. In this way love for the God begins to increase and the pull to meet, the hunger of 'union' becomes more and more 'intense'.

This is why in Gurbani (and Bhai Gurdas Ji's Vaaran) much praise has been heaped on the 'Sadh Sangat', the company of the holy.

Fear (of God) and love (of mankind) that prevail in the sadh sangat, the company of the holy, spontaneously awakens an intense feeling of separation (from the Lord Wahequru) VBG 3/13

Meeting the sadh sasngat, the company of the holy (the gurmukh) gets the glimpse of the invisible Lord Waheguru. VBG 6/11

Love (of mankind) and fear (of God) acquired in the sadh sangat, the company of the holy, gets (the true Sikh) connected with his own (divine) Self. VBG3/20

Without the society of saints, Lord's love wells up not and, without love, Thy service cannot be performed. 694

The cup of love is quaffed (drunk) in the holy congregation where bhagat vachal (the lover of devotees – Waheguru) is the philosopher's stone VBG 39/12

In the quild of saints the Lord becomes sweet unto the man

272

In the previous sections of this article it has been mentioned that the cultivation of the 'Shabad' or Word has two aspects:-

Word form of the Shabad – that is doing Gurmantar Simran with the tongue and the *Paath* or recitation of *Gurbani*.

2. 'ਤਤ-ਸਬਦ' —ਅਥਵਾ 'ਅਖਰ-ਹੀਣ' ਸਬਦ—ਜਿਸਦੀ ਸੁਰਤੀ ਦੁਆਰਾ ਹੀ ਕਮਾਈ ਹੋ ਸਕਦੀ ਹੈ।

ਇਹ ਅੰਤ੍ਰ-ਮੁਖੀ 'ਆਤਮਿਕ ਖੇਲ' ਹੈ—ਜੱਥੜੀ ਸੂਖਮ ਅਤੇ ਔਖੀ ਹੈ ਜੋ 'ਸਾਧੂ-ਸੰਗ', ਅਥਵਾ ਬਖਸ਼ੇ ਹੋਇ ਗੁਰਮੁਖ ਪਿਆਰਿਆਂ ਦੀ ਸੰਗਤ ਅਤੇ ਅਗਵਾਈ ਵਿਚ ਹੀ ਹੋ ਸਕਦੀ ਹੈ।

| ''ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਗੁਰ ਸਬਦ ਕਮਾਈ ।।'' (ਵਾ:ਭਾ:ਗੁ: 16/1)                                            |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| ''ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਗੁਰ ਸਬਦ ਸਮਾਲਾ ।।'' (ਵਾ:ਭਾ:ਗੁ: 29/8)                                           |  |
| ''ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਗੁਰ ਸਬਦ ਸੁਰਤੀ⊣′′ (ਵਾ:ਭਾ:ਗੁ: 7/6)                                              |  |
| ''ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਗੁਰ ਸਬਦ ਵਿਲੱਵੇ ॥'' (ਵਾ:ਭਾ:ਗੁ: 28/9)                                           |  |
| ''ਸਬਦ ਸੁਰਤਿ ਲਿ <b>ਵ</b> ਸਾਧ ਸੰਗਿ,                                                         |  |
| ਗੁਰ ਕਿਰਪਾ ਤੇ ਅੰਦਰਿ ਆਣੈ ੫'' (ਵਾ ਭਾ:ਗੁ: 6/19)                                               |  |
| ''ਸਬਦ ਸੁਰਤ੍ਰਿ ਮਿਲ ਸਾਧ ਸੰਗ                                                                 |  |
| ਗੁਰਮੁਖ ਦੁਖ ਸੁਖ ਸਮ ਕਰਿ ਸਾਧੇ ਸ" (ਵਾ:ਭਾ:ਗੁ: 29/3)                                            |  |
| ਇਸ ਅੰਤ੍-ਮੁਖੀ 'ਸਬਦ-ਸੁਰਤ' ਦੀ ਕਮਾਈ ਤੋਂ ਬਗੈਰ', ਪ੍ਰਭੂ ਦੇ ਅਨੁਭਵੀ<br>ਸਾਖਿਆਤ ਦਰਸ਼ਨ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦੇ । |  |
| ''ਏਨੀ ਅਖੀ ਨਦਰਿ ਨ ਆਵ <b>ਈ</b> ,                                                            |  |
| ਜਿਚਰੁ ਸਬਦਿ ਨ ਕਰੇ ਬੀਚਾਰੁ ॥" (ਪੰਨਾ—1279)                                                    |  |
| 'ਸਾਹਿਬ ਮੇਰਾ ਸਦਾ ਹੈ, ਦਿਸੈ ਸਬਦੁ ਕਮਾਇ ॥'' (ਪੰਨਾ—509)                                         |  |
| ''ਸਤਿਗੁਰ ਨੌਂ ਸਭੂ ਕੋ ਵੇਖਦਾ, ਜੇਤਾ ਜਗਤੂ ਸੰਸਾਰੂ॥                                              |  |
| ਡਿਠੈ ਮੁਕਤਿ ਨ ਹੋਵਈ                                                                         |  |
| ਜਿਚਰੁ ਸਬਦਿ ਨ ਕਰੇ ਵੀਚਾਰੁ ॥ (ਪੰਨਾ 594)                                                      |  |
| ''ਸਦਹੀ ਨੇੜੈ ਦੂਰਿ ਨ ਜਾਣਹੁ ।                                                                |  |
| ਗੁਰ ਕੈ ਸਬਦਿ ਨਜੀਕਿ ਪਕਾਣਹੁ ।। (ਪੰਨਾ—116)                                                    |  |
| ਦੂਜੇ ਲਫ਼ਜਾਂ ਵਿਚ—ਜਦ ਜਗਿਆਸੂ—ਸ਼ੁਰੂ ਵਿਚ ਸ਼ਬਦ ਦੇ ਅਖਰੀ-ਸਰੂਪ ਦਾ                                  |  |
| ਸਿਮਰਨ ਕਰਦਾ ਹੈ, ਤਾਂ ਅਜੇ ' <b>ਸਬਦ-ਸੁਰਤ' ਦਾ 'ਮੇਲ' ਨਾ ਹੋਣ ਕਰਕੇ</b> - ਜਗਿਆ <b>ਸੂ</b>           |  |
| ਦੇ ਮਨ ਉਤੇ ਮਾਇਆ ਅਤੇ ਵਿਕਾਰਾਂ ਦਾ ਅਸਰ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ । ਇਸਤਰਾਂ ਉਸਦੀ                                 |  |

ਸਿਮਰਨ ਕਰਦਾ ਹੈ, ਤਾਂ ਅਜੇ 'ਸਬਦ-ਸੁਰਤ' ਦਾ 'ਮੇਲ' ਨਾ ਹੋਣ ਕਰਕੇ - ਜਗਿਆਸੂ ਦੇ ਮਨ ਉਤੇ ਮਾਇਆ ਅਤੇ ਵਿਕਾਰਾਂ ਦਾ ਅਸਰ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। ਇਸਤਰਾਂ ਉਸਦੀ ਬਿਰਤੀ ਖਿੰਡਦੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ—ਜੋ ਕਿ ਜਗਿਆਸੂਆਂ ਦੀ ਆਮ ਸ਼ਿਕਾਇਤ ਹੋਦੀ ਹੈ। 2 **"Essence-Word"** - that is 'wordless' word – which can only be contemplated with the consciousness.

**This is innate 'Divine play' – It is very subtle and difficult.** It can only take place in the 'company of a *sadhu*' or in the company and guidance of blessed beloved *Gurmukhs*.

In the sadh-sangat, the company of the holy the Guru's Shabad or Word can be cultivated. VBG 16/1 In the sadh-sangat, the company of the holy contemplate upon the Shabad or Word of the Guru VBG 29/8 In the sadh-sangat the holy congregation, the consciousness of a gurmukh gets absorbed in the Word of the Guru. VBG 7/6 In the sadh-sangaat the company of the holy, word of the Guru is churned. VBG 28/9 With the grace of the Guru and the Sadh-sangat, the love of the shabad or word gets immersed in the mind. VBG 6/19 Getting attuned to the Word in the sadh-sangat, the company of the holy the gurmukh regards pain and joy alike. VBG 29/3 Without the cultivation of this innate 'Word-Consciousness' (the

mind) can never ever experience the presence of the Primal Being.

| Until one reflects not on the Guru's word, one sees not the Lord with the | ese  |
|---------------------------------------------------------------------------|------|
| eyes                                                                      | 1279 |
| My Master is eternal. he is seen by practising the Name meditation        | 509  |
|                                                                           |      |

All the mortals, that there are, of the world, behold the true Guru. By merely seeing the Guru, one is not emancipated, until one reflects not on the Guru's hymns 594

Ever close at hand is the Lord. Deem Him not afar Through the Guru'sinstruction realise thou Him all-too-near1069

In other words, when a seeker - in the beginning, contemplates upon the word-form of the *Shabad*, then, **because the connection of the** *'Shabad*-Consciousness' has not been made', – the effect of maya or materialism on the mind of the seeker remains. In this way his attention remains scattered – and this is the common complaint among seekers. ਫਿਰ ਭੀ ਉਚੀ-ਸੂਚੀ ਸਾਧ ਸੰਗਤ ਵਿਚ, ਜਦ ਕਦ 'ਉਨਮਨ' ਉਤੇ 'ਸਬਦ' ਦੀ 'ਚਟ' ਵਜਦੀ ਹੈ, ਤਾਂ ਉਸਨੂੰ ਸਬਦ-ਸੁਰਤ ਦੇ 'ਅਨੁਭਵੀ ਮੇਲ' ਦਾ 'ਝੌਲਾ ਜਿਹਾ' ਲਿਸ਼ਕਾਰਾ ਪੈਂਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਉਹ ਖਿਨ ਭੰਗਰ ਹੀ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਅਤੇ ਤਤਕਾਲ ਉਡ-ਪੁਡ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਅਸੀਂ ਇਨਾਂ ਕਦੇ-ਕਦਾਈ ਦੇ ਲਿਸ਼ਕਾਰਿਆਂ ਨੂੰ ਹੀ ਪ੍ਰਭੂ ਦੇ ਦਰਸ਼ਨ' ਸਮਝਕੇ ਫਲੇ ਨਹੀਂ ਸਮਾਉਂਦੇ।

ਸੂਰਜ ਦੀ 'ਧੁਪ'—ਪ੍ਰਕਾਸ਼-ਰੂਪ ਹੈ, ਅਤੇ 'ਅਨ੍ਹੇਰਾ'—ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਦੀ ਅਣਹੋਂ ਦ ਦਾ ਨਾਉਂ ਹੈ।

ਏਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ—'ਪਰਮਾਤਸਾ' ਦੇ 'ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਨੂੰ ਹੀ 'ਸਬਦ' ਕਿਹਾ ਗਿਆ ਹੈ, ਅਤੇ ਇਸ ਸਬਦ-ਰੂਪੀ 'ਪ੍ਰਕਾਸ਼' ਦੀ ਅਣਹੋਂਦ ਨੂੰ ਹੀ 'ਸਾਇਆ ਦਾ ਅਨ੍ਹੇਰ' ਯਾ 'ਭਰਮ-ਭੁਲਾਵਾ' ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।

ਕਾਲੇ-ਬੋਲੇ ਬਦਲਾ ਵਿਚੋਂ---ਕਦੇ-ਕਦਾਈਂ----'ਬਿਜਲੀ ਦੀ ਲਿਸ਼ਕ' ਛਿਨ ਮਾਤਰ ਪੈ ਕੇ ਅਲੋਪ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਇਸ ਖਿਨ-ਭੰਗਰ ਲਿਸ਼ਕ ਨੂੰ ਸੂਰਜ ਦੇ 'ਦਰਸ਼ਨ' ਸਮਝਣਾ, ਵੱਡੀ ਭੱਲ ਹੈ।

ਏਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਸਾਡੇ ਹਿਰਦੇ ਦੇ ਕਾਲੇ-ਬੋਲੇ ਭਰਮ ਦੇ ਬਦਲਾਂ ਵਿਚੋਂ ਕਦੇ-ਕਦਾਈਂ 'ਆਤਮਿਕ-ਬਿਜਲੀ' ਅਥਵਾ 'ਨਾਮ' ਦੀ 'ਲਿਸ਼ਕ' ਉਪਜਦੀ ਹੈ— ਜਿਸ ਨੂੰ ਪਰਮਾਤਮਾ ਦੇ ਦਰਸਨ ਸਮਝਣਾ ਭੀ 'ਭੁੱਲ' ਹੈ। ਨਤੀਜੇ ਵਜੋਂ ਜਗਿਆਸ਼ੂ ਇਹਨਾਂ 'ਲਿਸ਼ਕਾਂ' ਨੂੰ ਹੀ ਆਪਣੀ ਆਤਮਿਕ 'ਮੰਜ਼ਿਲ' ਅਥਵਾ 'ਦਰਸਨ', 'ਮੇਲ' ਯਾ 'ਵਸਾਲ' ਸਮਝ ਲੈਂਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਭਰਮ-ਭੁਲੇਖੇ ਨਾਲ—ਸੂਖਮ ਹਉਮੈ ਉਪਜਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਆਤਮਿਕ ਤਰੱਕੀ ਰੁਕ ਜਾਂਦੀ ਹੈ।

ਏਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਪਰਮਾਰਥ ਪੰਧ ਉਤੇ ਚਲਦਿਆਂ ਹੋਇਆਂ ਜਗਿਆਸੂ :---

ਰਿਧੀਆਂ ਸਿਧੀਆਂ ਭਵਿੱਖ-ਬਾਣੀ ਜੰਤ੍ਰ-ਮੰਤ੍ ਵਰ-ਸਰਾਪ ਜੰਗ-ਸਾਧਨ ਹਠ-ਜੋਗ ਤਾਂਤ੍ਰਿਕ-ਵਿਦਿਆ ਗਿਆਨ-ਧਿਆਨ ਕਰਮ-ਧਰਮ ਆਦਿ Even then, in the lofty and pure *sadh-sangat*, the company of the holy, whenever the **sublime mind experiences a 'flash', at that moment it experiences a hazy flash of an 'intuitional connection'**, but it is temporary and quickly disappears. We find it difficult to contain our excitement getting such 'flash'encounters believing them to be God's Presence.

Sunlight is the form of illumination of the sun, and 'darkness' is the name given to the absence of illumination.

In the same way, the 'manifestation' of the Divine Presence is referred to as '*Shabad*' or Word, and the absence of this '*Shabad*-form' is alluded to the 'darkness of materialism' or 'doubt-fallacy'.

Sometimes a 'ray of lightening' flashes through a black cloud and disappears a moment later. It would be a mistake to regard this momentary flash to be the experience of the sun's presence.

In the same way from within the dark dumb clouds of our heart, sometimes the **flash of 'Divine-Lightening'** or '*Naam*' arises – **it is a 'mistake' to regard this to be the manifestation of the Divine Presence**. The result is that the **seeker considers these 'flashes' as his spiritual destination, the 'connection' or the 'union' to the Divine. With this illusion, subtle egotism arises and spiritual progress comes to a halt.** 

In this way the seekers, moving along on the spiritual path and having access to:-

mundane and spiritual powers
prediction
spells and magic
blessings and curses
yogic discipline
hatha yoga
tantric knowledge
knowledge-attention
practice of good action and righteous living etc.

ਅਨੇਕ ਮਨੋਕਲਪਤ ਧਾਰਮਿਕ ਪ੍ਰਾਪਤੀਆਂ ਤੇ ਕ੍ਰਿਸ਼ਮਿਆਂ ਵਿਚ ਪ੍ਰਵਿਰਤ ਹੋ ਕੇ—ਮਾਇਕੀ ਪਰਛਾਵੇਂ ਵਿਚ ਗਲਭਾਨ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹਨ, ਅਤੇ ਆਪੂੰ ਘੜੇ ਹੋਇ ਧਾਰਮਿਕ ਬੰਧਨਾਂ ਵਿਚ ਫਸ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਜਗਿਆਸੂ 'ਸਬਦ-ਸੁਰਤ' ਦੀ ਅੰਤ੍ਰ-ਮੁਖੀ 'ਆਤਮਿਕ ਸੇਧ' ਤੋਂ ਖੁੰਝ ਕੇ ਮਾਇਆ ਦੇ ਭਰਮ-ਭਲਾਵਿਆਂ ਵਿਚ ਆਪਣਾ ਜੀਵਨ ਅਜਾਈ ਗੱਵਾ ਲੈਂਦੇ ਹਨ।

> ਂ'ਗਿਆਨੁ ਧਿਆਨੁ ਸਭ ਕੋਈ ਰਵੇਂ ।। ਬਾਂਧਨ ਬਾਂਧਿਆ ਸਭੁ ਜਮੁ ਭਵੇਂ ।।'' (ਪੰਨਾ—728)

ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਜਗਿਆਸੂ ਦੀ ਬਿਰਤੀ-ਸੁਰਤੀ

'ਚੜਦੀਆਂ ਕਲਾਂ' ਤੋਂ ਉਖੜ ਕੇ,

'ਖੜਦੀ ਕਲਾਂ' ਵਿਚ ਬਦਲ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਫੇਰ ਸੂਖਮ ਹਉਮੈ ਦੇ ਕਾਰਨ

'ਢਹਿੰਦੀਆਂ ਕਲਾਂ' ਵਲ ਮੁੜ ਪੈਂ'ਦੀ ਹੈ. ਅਤੇ

'ਪੁੱਠਾ ਚਰਖਾ' ਚਲ ਪੈਂਦਾ ਹੈ—ਪਰ ਜਗਿਆਸ਼ ਨੂੰ

ਇਸ ਗਿਰਾਵਟ ਦੀ ਸੋਝੀ ਨਹੀ<sup>:</sup> ਹੁੰਦੀ ।

ਗੁਰਬਾਣੀ ਵਿਚ ਦਰਸਾਇ **'ਸਬਦ-ਵਿਚਾਰ'** ਦੀ ਬਾਬਤ ਭੀ ਜਗਿਆਸ਼ੂਆਂ ਨੂੰ ਡਾਢਾ ਭੁਲੇਖਾ ਪਿਆ ਹੋਇਆ ਹੈ ।

ਅਸੀਂ 'ਅਖਰੀ-ਸਰੂਪ-ਸ਼ਬਦ' ਅਥਵਾ 'ਬਾਣੀ' ਦੇ ਦਿਮਾਗੀ ਅਰਬ ਅਤੇ ਕਥਾ ਵਾਰਤਾ ਨੂੰ ਹੀ 'ਸਬਦ ਵਿਚਾਰ' ਸਮਝੀ ਬੈਠੇ ਹਾਂ। ਪਰ ਅਸਲ ਵਿਚ ਅਖਰ-ਹੀਣ, 'ਪ੍ਰਕਾਸ਼-ਰੂਪ', 'ਨਾਮ-ਰੂਪ', 'ਤਤ ਸਬਦ', 'ਅਨਹਦ ਸ਼ਬਦ' ਵਿਚ :---

> ਸੁਰਤ ਲਾਉਣੀ ਲਿਵਲੀਨ ਹੋਣਾ ਰੰਗ ਮਾਨਣਾ ਰਸ ਮਾਨਣਾ ਪ੍ਰਿਮ-ਪਿਆਲਾ ਪੀਣਾ ਅਲਮਸਤ ਮਤਵਾਰਾ

ਹੋਣਾ ਹੀ 'ਸਬਦ ਵਿਚਾਰ' ਹੈ ।

ਇਸ ਵਿਚਾਰ ਨੂੰ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੀਆਂ ਹੇਠਲੀਆਂ ਪੰਗਤੀਆਂ ਸਿਧ ਕਰਦੀਆਂ ਹਨ :---

ੰਗੁਰਮੁਖਿ ਸਬਦੁ ਵੀਚਾਰੁ ਸਦਾ ਲਿਵ ਲਾਈਐ ॥''

(ਵਾ:ਭਾ:ਗੁ: 19/16)

and being involved in numerous **imaginary religious accomplishments and miracles, they become entangled in the shadows of materialism and get ensnared in self-espoused religious burdens**. In this way, the seekers go astray from the innate 'spiritual goal' of '*Shabad*-Consciousness' and **simply wastes away his life in the doubt-fallacy of materialism**.

Every one speaks of gnosis and meditationbut bound with the bonds, the whole world wanders about728

In this way the seekers attention, consciousness:-

Gets unhinged from a 'spirited mode', changes into the 'static mode' and subsequently because of egotism, veers towards the 'lethargic mode' and the spinning wheel begins to turn in reverse direction – but the seeker is unaware of this degeneration.

Even about '*Gurbani Vichaar* (or deliberations)', the seekers have been subjected to **serious misgivings and doubts**.

We have been regarding the word form and the literal meaning of *Shabads*' or the intellectual meaning and rendering of *Bani* to be '*Gurbani* vichaar'. But in reality:-

focusing the attention being totally absorbed enjoying the exuberance savouring the relish drinking the goblet (cup) of love being intoxicated and enraptured

in the scriptless, 'manifested form', '*Naam* Form', 'Essence Word', 'Unstruck *Shabad* or word' is what '*Shabad Vichaar* truly is.

The following quotations from Gurbani prove this point:-

Amid the gurmukhs the word is pondered upon and the consciousness is merged in it. VBG 19/16

''ਗਰਮਖਿ ਸਬਦ ਵੀਚਾਰਿ ਸਚ ਕਮਾਇਆ ॥ (ਵਾ:ਭਾ:ਗ: , 9/12) "ਗਰਮਖਿ ਸਬਦ ਵੀਚਾਰਿ ਸਚਿ ਸਿਵਾਣੀਐ ॥ (ਵਾ:ਭਾ:ਗ: 19/4) ''ਗਰਸਖਿ ਅਰਥ ਵੀਚਾਰਿ ਸਬਦ ਵਖਾਣਿਆ ॥'' (ਵਾ:ਭਾ:ਗ: 19/13) ਅਖਰਾਂਵਾਲੇ 'ਸ਼ਬਦ' ਯਾਗਰਬਾਣੀ ਦੀ ਵਿਆਖਿਆ ਯਾਵਿਚਾਰ—ਸਾਡੇ ਦਿਮਾਗ ਦਾ 'ਕਰਤਬ' ਹੈ ਪਰ ਅਖਰ-ਹੀਣ 'ਤਤ-ਸ਼ਬਦ' ਦੀ ਵਿਚਾਰ-ਗੁਝੀ, ਅੰਤ੍ਰਮੁਖੀ ਆਤਮਿਕ ਮੰਡਲ ਦੀ 'ਚੁਪ-ਪੀਤ' ਦੀ ਖੇਲ ਹੈ—ਜੋ ਕਿ ਕਿਸੇ ਵਿਰਲੇ ਵਡਭਾਗੇ ਗੁਰਮੁਖਾਂ ਨੂੰ ਹੀ ਪਦਾਨ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ''ਤੇ ਵਿਰਲੇ ਸੰਸਾਰ ਵਿਚਿ ਦਰਸ਼ਨ, ਜੋਤਿ ਪਤੰਗ ਮਿਲੰਦੇ ॥ ਤੇ ਵਿਰਲੇ ਸੰਸਾਰ ਵਿਚਿ ਸਬਦ ਸਰਤਿ ਹੁੱਇ ਮਿਰਗ ਮਰੰਦੇ ॥ ਤੇ ਵਿਰਲੇ ਸੰਸਾਰ ਵਿਚਿ ਚਰਣ ਕਵਲ ਹੋਇ ਭਵਰ ਵਸੰਦੇ ॥ ਤੇ ਵਿਰਲੇ ਸੰਸਾਰ ਵਿਚਿ ਪਿਰਮ ਸਨੇਹੀ ਮੀਨ ਤਰੰਦੇ ॥" (ਵਾ: ਭਾ: ਗ: 8/17) "ਵਾਹਿਗਰੂ ਗੁਰ ਸਬਦ ਲੈ, ਖਿਰਮ ਪਿਆਲਾ ਚੁਪ ਚਬੰਲਾ ॥" (ਵਾ: ਭਾ: ਗ: 4/17) "ਐਸੇ ਜਨ ਵਿਰਲੇ ਸੰਸਾਰੇ ।। ਗਰ ਸ਼ਬਦ ਵੀਚਾਰਹਿ ਰਹੁਹਿ ਨਿਰਾਰੇ ।।" (ਪੰਨਾ–1039) ਏਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ 'ਸਬਦ ਸਣੀ' ਦੀ ਬਾਬਤ ਭੀ ਮੁਢਲਾ ਭਲੇਖਾ ਪਿਆ ਹੋਇਆ ਹੈ। "ਪਿਰ ਰੀਸਾਲ ਤਾ ਮਿਲੈ ਜਾ **ਗਰ ਕਾ ਸਬਦ ਸਣੀ ॥**" (ਪੰਨਾ—18) ਏਥੇ ਭੀ ਅਸੀਂ ਅਖਤੀ ਸਬਦ ਅਥਵਾ ਗਰਬਾਣੀ ਨੂੰ –ਸਰੀਰਕ ਕੰਨਾਂ ਨਾਲ ਸਨਣਾਹੀ ਸਮਝੀ ਬੈਠੈਹਾਂ। ਪਰ ਅਸਲ ਵਿਚ, ਜਦ 'ਮਨ' ਅੰਤ-ਮਖੀ ਹੋ ਕੇ ਸ਼ਬਦ-ਸ਼ਰਤ ਵਿਚ ਲੀਣ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਤਾਂ---ਅੰਤ-ਆਤਮੇ 'ਅਨਹਦ ਸ਼ਬਦ' ਦੀ 'ਧਨੀ', ਅਨਭਵ ਦੁਆਰਾ 'ਸਣਾਈ' ਦਿੰਦੀ ਹੈ । ਸਰੀਰਕ ਕੰਨ ਦੀ ਸੌਤ ਤੋਂ ਇਹ ਅਨਹਦ 'ਧਨੀ' ਪਰੇ ਹੈ । 'ਸਬਦ' ਅਥਵਾ 'ਨਾਮ' ਦੀ ਅਨਹਦ 'ਧੁਨੀ' ਨੂੰ :— ਅਨਭਵ ਕਰਨਾ ਇਲਾਹੀ ਨਾਦ ਸਣਨਾ ਰੰਗ ਮਾਨਣਾ ਰਸ ਮਾਨਣਾ ਵਿਸਮਾਦ ਹੋਣਾ ਹੀ 'ਸਬਦ ਸਣੀ' ਦੀ 'ਅਨਭਵੀ ਖੋਲ' ਹੈ, ਜਿਸ ਨਾਲ 'ਸਬਦ' ਦੇ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਮੰਡਲ ਵਿਚ, 'ਪਿਰ ਰਿਸਾਲੂ' ਅਥਵਾ, 'ਪ੍ਰਭੂ' ਦੇ ਦਰਸ਼ਨ ਯਾ ਮੇਲ ਹੋ ਸਕਦੇ ਹਨ।

Deeply pondering over the word, a gurmukh cultivates truth in his life VBG19/12

Pondering over the Word, a gurmukh ascertains the truth VBG 19/4

*Gurmukhs deliberates upon the innate meaning of the Shabad, and only then do they explain them.* VBG 19/13

'Words' formed of letter or the exposition of *Gurbani*, or it's deliberation, is the activity of our intellect, but the deliberation of the letter-less 'Essence-Word' is the 'Silent-Love' play, of the invisible innate Divine Realm, which is obtained by some rare fortunate *gurmukhs*.

Rare are those people who like a moth, rush toward the flame of the glimpse (of the Lord).

They are also rare in the world who merging their consciousness in the Word, die like a deer.

Rare are they in this world who like black bee, adore lotus feet of the Guru. Rare are (the Sikhs) in the world who filled with love, swim like a fish.

The Guru's word he receives is Waheguru, the wondrous Lord, and remains silently immersed in delight. VBG 4/17

Rare are such persons in this world , who reflect over the Guru's word and remain detached 1039

In the same way there is a basic doubt or misgiving about (the term) **'listening to the Shabad** or Word'.

If she hearkens to the Guru's instructions, it is then, that the Joyous Beloved meets. 19

Here too we take the literal meaning of listening to *Gurbani* with our **physical ears**. But actually when the mind goes within and gets totally absorbed in the Shabad (Word)-consciousness, the sound or vibration of the innate 'Unstruck Shabad or Word' can be heard through intuition. **This unstruck** 'sound' is beyond the hearing of the physical ears.

In order to:

### listen intuitively

listen to divine melody

enjoy the exuberance

### savour the relish

### experience wondrousness

of the 'Shabad' or the unstruck 'Melody of 'Naam', - this indeed is the 'intuitional play' of the 'Shabad listening' through which the experience of the presence of the Primal Being or meeting can take place in the realm of 'Shabad' illumination. ਅਖਰੀ ਸਰੂਪ 'ਸਬਦ' ਅਥਵਾ ਗੁਰਬਾਣੀ ਅਸੀਂ ਪੜ੍ਹਨੀ, ਸੁਨਣੀ ਹੈ. ਕਿਉਂਕਿ ਇਸ ਦੇ ਸੁਨਣ ਤੋਂ ਹੀ ਸਾਨੂੰ ਅੰਤ੍ਰ-ਮੁਖੀ ਹੋਕੇ 'ਤਤ-ਸਬਦ' ਦੀ 'ਅਨਹਦ ਧੁਨੀ' ਦੀ ਸੋਝੀ ਅਤੇ ਪ੍ਰੇਰਨਾ ਮਿਲਨੀ ਹੈ। ਇਸ ਲਈ ਜਦ ਤਾਈ ਸਾਡੀ ਸੁਰਤੀ, ਬਾਹਰਮੁਖੀ ਹੈ ਸਾਡੇ ਲਈ 'ਅਖਰੀ-ਸਬਦ' ਅਥਵਾ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦਾ ਪਾਠ ਯਾ ਕੀਰਤਨ ਕਰਨਾ ਅਤੇ ਸੁਨਣਾ ਅਤਿ ਜ਼ਰੂਰੀ ਅਤੇ ਲਾਜ਼ਮੀ ਹੈ।

ਸਾਧ ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਵਿਚਰਦਿਆਂ ਹੋਇਆਂ ਕਦੇ ਕਦਾਈਂ ਗੁਰਥਾਣੀ ਦੀ ਕਥਾ-ਕੀਰਤਨ ਸੁਣ ਕੇ 'ਮਨ' ਦ੍ਵ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਅਤੇ 'ਦ੍ਰਵੇਂ ਯਾ ਪਿਘਲੇ ਹੋਏ ਮਨ ਉਤੇ 'ਅਨਹਦ ਧੁਨੀ' ਦੀ 'ਛੋਹ', 'ਲਾਗ', ਯਾ 'ਚੋਟ ਵਜਦੀ ਹੈ ਯਾ 'ਪਾਰਸ ਕਲਾ' ਵਰਤਦੀ ਹੈ ਤਾ ਸਾਡਾ ਮਨ-ਉਨਮਨ ਹੋ ਕੇ, ਇਲਾਹੀ 'ਨਾਦ' ਦੀ ਅਨਹਦ 'ਧੁਨੀ' ਨੂੰ 'ਸੁਣ' ਕੇ, ਸੱਪ ਵਾਂਗ, ਬਿਸਮਾਦੀ ਅਵਸਥਾ ਵਿਚ 'ਮੌਲਦਾ', 'ਖੀਵਾ' ਹੁੰਦਾ, 'ਸਬਦ-ਸ਼ੁਰਤ' ਵਿਚ ਲੀਣ ਹੋ ਜ'ਦਾ ਹੈ।

ੂ ''ਬਿਸਮੂ ਪੇਖੈ ਬਿਸਮੂ ਸੁਣੀਐ ਬਿਸਮਾਦੂ ਨਦਰੀ ਆਇਆ ॥''

(ਪੰਨਾ—778)

''ਅਨਹਦ ਧੁਨੀ ਮੇਰਾ ਮਨੁ ਮੌਹਿਓ ਅਚਰਜ ਤਾਕੇ ਸ੍ਵਾਦ ॥'' (ਪੰਨਾ—1226)

''ਉਤਭੁਜੁ ਚਲਤੁ ਕੀਆਂ ਸਿਰਿ ਕਰਤੈ, ਬਿਸਮਾਦੁ ਸਬਦੁ ਦੇਖਾਇਦਾ ॥'' ''ਅਨਹਦ ਸਬਦ ਅਚਰਜ ਬਿਸਮਾਦ ॥ ਗਰ ਪਰਾ ਪਰਸਾਦ ॥'' (ਪੰਨਾ—1143)

ਰਾਤ ਦੇ ਅਨ੍ਹੇਰ ਘੁਪ ਵਿਚ ਕਿਸੇ ਚੀਜ ਦਾ ਸਮੁਚਾ ਗਿਆਨ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦਾ, ਸਿਰਫ ਕਿਆਸ ਅੰਦਾਜਾ ਯਾ 'ਟੋਹ' ਹੀ ਲਾਈ ਜਾ ਸਕਦੀ ਹੈ ਜੋ ਚਾਨਣ ਹੋਣ ਤੇ 'ਗਲਤ' ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ।

'ਅਨ੍ਹੇਰ ਦੇ ਭਰਮ-ਭੁਲੇਖੇ ਵਿਚ ਅਸੀ<sup>+</sup> ਠੱਕਰਾਂ ਖਾਂਦੇ ਹਾਂ । ਅਨ੍ਹੇਰ ਵਿਚ ਹੀ ਮੱਛਰ, ਕੀੜੇ, ਮਕੌੜੇ, ਸੱਪ ਠੂੰਹੇ ਆਦਿ ਨਿਕਲਦੇ ਹਨ ਅਤੇ ਸਾਨੂੰ ਡੈਗ ਮਾਰਦੇ ਹਨ ।

ਐਨ ਏਸੇ ਤਰਾਂ-ਜਦ ਤਾਂਈ ਅਸੀਂ ਮਾਇਆ ਦੇ ਭਰਮ ਭੁਲਾਵੇ ਦੇ ਹਨੇਰ ਵਿਚ ਵਿਚਰਦੇ ਹਾਂ, ਤਦ ਤਾਂਈ ਸਾਨੂੰ ਇਹ 'ਪੰਜ ਤਤ, (ਕਾਮ, ਕ੍ਰੋਧ, ਲੱਭ ਮੋਹ, ਹੰਕਾਰ) ਸਤਾਉਂਦੇ ਹਨ, ਅਤੇ ਅਸੀਂ ਮਾਨਸਿਕ ਅਗਿਆਨਤਾ ਕਾਰਨ ਮਾਇਆ ਵਿਚ ਠੋਕਰਾਂ ਖਾਂਦੇ ਹਾਂ ਅਤੇ ਦੁਖੀ ਹੁੰਦੇ ਹਾਂ : We must read and listen to the script-form of the 'Shabad' or Gurbani, because only upon listening can we can go within, and experience the awareness of 'unstruck sound' of the 'Essence Shabad' and receive motivation. That is why, for as long as our consciousness is without, it is absolutely essential to do or listen to Gurbani paath (recitation) or Kirtan.

Sometime in the *Sadh Sangat*, the company of the holy, while listening to *kathaa* (discourses) or *kirtan*, **our mind becomes pliant and this mind that has melted, gets 'infected', 'touched' and 'hit'** by the 'Unstruck Sound' or, **the miracle of the philosopher's stone takes place**. Then our mind becomes exalted, and upon **listening to the Divine 'Melody' of the 'Unstruck Sound', like a snake, it pervades into the wondrous state, gets intoxicated and becomes absorbed in the 'Shabad or Word consciousness'**.

| The wondrous Lord I see, the wondrous Lord I hear of and the wondro          | <i>ous Lord</i> |
|------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| comes to my view.                                                            | 778             |
| My soul is bewitched by the unstruck melody, wondrous is whose relist        | n. 1226         |
| The supreme creator-Lord has created the play of vegetation and by Ha        | is word         |
| has shown the wondrous show                                                  | 1037            |
| Wondrous is the spiritual bliss of the celestial strain Perfect is the grace | e <i>of the</i> |
| Perfect Guru                                                                 | 1143            |
|                                                                              |                 |

In the pitch darkness of the night, it is not possible to acquire complete knowledge of anything, only speculative estimate can be made or it can be sensed by touch, but when light appears this (projection) can be wrong.

In the doubt fallacy of darkness we keep stumbling and only in the darkness mosquitoes, insects, snakes, centipedes etc. appear and sting us.

Exactly in the same way, we are abiding in the darkness of the doubt fallacy of materialism and until then the five elements, (lust, anger, greed, attachment and egotism) **keep bothering us and because of our mental ignorance we keep stumbling and experience misery**:

ਪਲਚਿ ਪਲਚਿ ਸਗਲੀ ਮੁਈ-ਝੂਠੇ ਧੌਧੈ ਮੋਹੁ । (ਪੰਨਾ—133) "ਧਨੁ ਜੋਬਨੁ ਦੁਇ ਵੈਰੀ ਹੋਏ, ਜਿਨੀ ਰਖੇ ਰੰਗੁ ਲਾਇ ।।" (ਪੰਨਾ—417) "ਖਿਨ ਮਹਿ ਕੳੜੇ ਹੋਇ ਗਏ, ਜਿਤੜੇ ਮਾਇਆ ਭੋਗ ।।" (ਪੰਨਾ—131)

ਸਾਡੀ ਇਹ ਤਰਸਯੋਗ ਹਾਲਤ, ਓਨਾਂ ਚਿਰ ਰਹੇਗੀ ਜਦ ਤਾਂਈ ਸਾਡੇ ਅੰਤੂ-ਆਤਮੇ ਸਬਦ ਦਾ 'ਪ੍ਰਕਾਸ਼' ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ ਗੋਬਿੰਦ ਨਹੀਂ ਗੱਜਦਾ ।

**'ਸਬਦ-ਸੁਰਤ' ਦੇ 'ਮੇਲ' ਤੋਂ ਬਿਨਾ**, ਜੋ ਜੀਵ ਦੀ ਅਧੋਗਤੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ-ਉਸ ਨੂੰ ਗੁਰਬਾਣੀ ਵਿਚ ਇਓਂ ਦਰਸਾਇਆ ਹੈ :---

> "ਕਰਹਿ ਬਿਕਾਰ ਵਿਥਾਰ ਘਨੇਰੇ, ਸੁਰਤਿ ਸਬਦ ਬਿਨੁ ਭਰਮਿ ਪੁਇਆ ॥' (ਪੰਨਾ – 906) "ਸਬਦੁ ਸੁਰਤਿ ਬਿਨੁ ਆਈਐ ਜਾਈਐ ॥' (ਪੰਨਾ – 1042) "ਡਗਰੀ ਚਾਲ ਨੇਤ੍ਰ ਫੁਨਿ ਅੰਧੁਲੇ, ਸਬਦ-ਸੁਰਤਿ ਨਹੀ ਭਾਈ ॥" (ਪੰਨਾ – 1126) ''ਸਬਦੁ ਸੁਰਤਿ ਬਿਨੁ ਆਵੇ ਜਾਵੇ, ਪਤਿ ਬੋਈ ਪਾਵਤ ਜਾਤਾ ਹੈ ॥" (ਪੰਨਾ – 1031)

ਅਸੀਂ ਇਹਨਾਂ ਪੰਗਤੀਆਂ ਦਾ ਲੱਖਾਂ ਵਾਰੀ ਪਾਠ ਤੋਂ ਕੀਰਤਨ ਕੀਤਾ ਹੱਵੇਗਾ ਪਰ ਇਹਨਾਂ ਦੇ ਡੂੰਘੇ. ਗੁਝੇ, ਅੰਤ੍ਰੀਵ ਭਾਵਾਂ ਵਲ ਕਦੇ ਧਿਆਨ ਹੀ ਨਹੀਂ ਦਿਤਾ। ਅਸੀਂ ਇਹ ਸਮਝਕੇ ਅਵੇਸਲੇ ਅਤੇ ਸੰਤੁਸ਼ਟ ਹੋਏ ਬੈਠੇ ਹਾਂ ਕਿ ਸਾਡੇ ਕੋਲ ਤਾਂ ਅਖਰੀ ਰੂਪ 'ਸਬਦ' ਹੈ, ਇਸ ਲਈ ਇਹ 'ਸਬਦ ਬਿਨਾ' ਵਾਲੀਆਂ ਪੰਗਤੀਆਂ ਸਾਡੇ ਉਤੇ ਨਹੀਂ ਘਟਦੀਆਂ।

ਜਿਸ 'ਵੇਵਲੇਂ'ਥ ਅਤੇ 'ਮੀਟਰ' (Waivelength and meter) ਤੇ ਜਲੰਧਰ ਤੋਂ ਆਵਾਜ ਉਪਜਦੀ ਹੈ-ਓਸੇ 'ਮੀਟਰ' ਤੇ ਹੀ ਸਾਡਾ 'ਰੇਡੀਓ' ਉਸ ਆਵਾਜ ਨੂੰ ਪਕੜ ਸਕਦਾ ਹੈ।

ਐਨ ਏਸੇ ਤਰਾਂ ਸਾਡੇ ਸੂਖਮ ਖਿਆਲ ਯਾ 'ਵਲਵਲੇ' ਭੀ ਇਕੇ 'ਵੇਵਲੈਂ'ਥ' ਉਤੇ ਇਕ ਦੂਜੇ ਨੂੰ ਭੇਜੇ ਯਾ ਪਕੜੇ ਜਾ ਸਕਦੇ ਹਨ ।

ਸਾਡੇ ਸੂਖਮ ਖਿਆਲਾਂ ਅਤੇ ਵਲਵਲਿਆਂ ਤੋਂ ਭੀ ਡੂੰਘੇ ਅਤੇ ਬਰੀਕ ਆਤਮ ਮੰਡਲ ਦੇ ਸੁਨੇਹੇ ਯਾ ਭਾਵਨਾ-ਅਨੁਭਵ ਦੁਆਰਾ ਹੀ ਪਕੜੀਆਂ ਜਾ ਸਕਦੀਆਂ ਹਨ।

| Being entangled and enmeshed in the love of false occupations the whole<br>world had perished | 133             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| Both wealth and youthful beauty, which afforded them pleasure have now become their enemies   | ,<br><i>417</i> |

1.35

In an instant all the pleasures of wealth become bitter

This pitiful condition **of ours will only remain so long as the 'illumination' of the** *Shabad* does not take place within our innate self, (as long as) *Gobind*, the Lord of the Word does not thunder.

*Gurbani* has characterized the degeneration that takes place in man without the linking of the 'Shabad – Consciousness' in the following way:-

| Thou committest sins, makest ostentations on a large scale and without t<br>Name's meditation, hast fallen into error. | the<br>906 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| Without the Name's knowledge, man continues coming and going                                                           | 1042       |
| Staggering is thy gait and blind thine eyes. Thou are conscious not of the Lord's Name, O brother                      | 1126       |

Without reflecting on the Guru's world, he suffers transmigration, loses honour and continues coming and going 1031

We have recited and sung these lines thousands of time, but we have never paid any attention to their underlying meaning. We sit back slack and content and think that we have understood the written form of the 'Shabad,' therefore the lines having the words 'without the Shabad' do not apply to us.

Thae wavelength and meter on which the voice from Jallandhar is aired, our radio will **get tuned to that voice only on that meter** 

Exactly in the same way our subtle thought and emotions too can be sent to one another on the same wavelength.

The messages or sentiments from the realm of the **soul being deeper** and finer than our subtle thoughts and emotions can only be tuned on to through intuition. ਜਦ ਸਾਡੀ ਸੁਰਤ ਦੀ ਤਾਰ-ਸਿਮਰਨ ਅਭਿਆਸ ਨਾਲ ਅਤਿ ਸੂਖਮ ਅਤੇ ਬਰੀਕ ਹੋ ਕੇ 'ਅਨਭਵ' ਸ਼ਕਤੀ ਦੀ ਵੇਵਲੈਂ'ਥ ਉਤੇ ਪੁਜ ਜਾਵੇ-ਤਾਂ ਹੀ ਅੰਤੀਵ ਅਨਹਦ-ਤੱਤ-ਸ਼ਬਦ ਦੀ ਧੁਨੀ ਨੂੰ ਸੁਣਨ ਦੇ ਯੋਗ ਹੋ ਸਕਦੀ ਹੈ।

ਪਰ ਸਾਡਾ ਬਾਹਰਮੁਖੀ ਮਨ-ਮਾਇਆ ਦੇ ਰੋਲ-ਘਚੋਲੇ ਵਿਚ ਗਲਤਾਨ ਹੈ ਇਸ ਕਰਕੇ 'ਮਨ'-ਸਬਦ ਦੀ ਸੂਖਮ ਧੁਨੀ ਨੂੰ ਪਕੜ ਯਾ ਸੁਣ ਨਹੀਂ ਸਕਦਾ।

ਬਾਹਰਲੇ ਮਾਇਆ ਦੇ 'ਭੜਥੂ' ਦੇ 'ਰਾਮ-ਰੋਲੇ ਤੋਂ' ਮਨ ਨੂੰ 'ਮੋੜ' ਕੇ ਯ 'ਅਲਿਪਤ' ਹੋ ਕੇ ਹੀ ਸੁਰਤ-ਸ਼ਬਦ ਵਿਚ 'ਜੁੜ' ਸਕਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਆਤਮਿਕ ਮੰਡਲ ਦੀ 'ਇਕਾਂਤ' ਵਿਚ ਹੀ ਅਨਹਦ ਸ਼ਬਦ ਦੀ ਧੁਨੀ 'ਸੁਣੀ' ਜਾ ਸਕਦੀ ਹੈ ।

ਇਸ ਸੂਬਸ ਅਨਭਵੀ ਦੇਸ਼ ਦੇ ਸੂਬਸ, ਗੁਝੇ ਪ੍ਰੇਮ-ਸਵੈਪਨਾ ਨੂੰ 'ਅਨਭਵ ਕਰਨਾਂ ਅਤੇ 'ਮਾਨਣਾ' ਹੀ 'ਸਬਦ-ਸੂਰਤ' ਦਾ ਮੇਲ ਹੈ ।

'ਸਬਦ-ਸੁਰਤ' ਦੇ 'ਮੇਲ' ਦੁਆਰਾ ਹੀ ਆਤਮਾ' ਅਤੇ 'ਪਰਮਾਤਮਾ ਵਿਚਕਾਰ ਦੈਵੀ ਗੁਣਾਂ ਦੀ ਲੋਵਾ-ਦੇਵੀ 'ਅਤੇ' 'ਵਣਜ-ਵਪਾਰ' ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਅਤੇ ਆਤਮ-ਮੰਡਲ ਦੀਆਂ ਅਨੇਕ ਦੈਵੀ ਬਰਕਤਾਂ ਅਤੇ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ਾਂ 'ਜੀਵ' ਨੂੰ ਪ੍ਰਦਾਨ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ।

ਇਹ ਅੰਤ੍ਰ-ਆਤਮੇ 'ਸਬਦ-ਸੁਰਤ' ਦੇ 'ਮੇਲ' ਦੀ 'ਪ੍ਰਿਮ-ਖੇਲ' ਅਤੀ ਔਖੀ ਤੇ ਗਾਖੜੀ ਹੈ ਜੋ ਕਿਸੇ ਵਿਰਲੇ ਭਾਗਾਂ ਵਾਲੇ ਗੁਰਮੁਖ ਨੂੰ ਹੀ ਪਰਾਪਤ ਹੁੰਦੀ ਹੈ।

ਜਿਨਾਂ ਚਿਰ 'ਸਬਦ-ਸੁਰਤ' ਦੀ ਕਮਾਈ ਦੁਆਰਾ-ਸਾਡੀ ਸੁਰਤ ਸੂਖਮ ਅਤੇ ਬਰੀਕ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੀ ਅਤੇ 'ਆਤਮ ਮੰਡਲ' ਦੀ ਊਚਮ-ਊਚੀ ਵੇਵਲੈਂਥ (Waivelength) ਤੇ ਨਹੀਂ 'ਚੜਦੀ'-ਉਤਨਾ ਚਿਰ 'ਜੀਵਦਾ' :---

> ਮਨ ਇਕਾਗਰ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦਾ ਮਨ ਮਾਇਕੀ ਮੰਡਲ ਵਿਚੋਂ ਉਠ ਨਹੀਂ ਸਕਦਾ ਮਾਇਕੀ ਅਨੇਰ ਦੂਰ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦਾ ਆਤਮ 'ਪ੍ਰਕਾਸ਼' ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦਾ ਸਬਦ-ਸੁਰਤ ਦਾ ਅਨਭਵੀ ਮੇਲ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦਾ ਅਨਹਦ 'ਧੁਨੀ' ਨਹੀਂ ਸੁਣ ਸਕਦੀ '''ਵਣਜ-ਵਪਾਰ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦਾ

When the wire of our consciousness becomes very subtle and extremely fine tuned with the **practice of** *simran* **and reaches the wavelength of 'intuitional' power, only then will it be able to listen to the sound of the Unstruck-Esence-Word.** 

But our externally orientated mind is **entangled in the noise and din** of *maya* or materialism. This is why the mind is unable to tune on to the subtle sound of the *Shabad* or Word.

The consciousness can only 'merge' with the *Shabad* or Word in the serenity of the Divine Realm and hear the Unstruck *Shabad*, if it can turn away or detach itself from the 'din' of the chaos of *maya* or materialism.

'Becoming aware' and enjoying this subtle, hidden love within the intuitional realm is indeed the blending of 'Shabad-Consciousness'.

It is through the 'merging' of the '*Shabad* or Word-Consciousness', when the exchange and transaction between the 'soul' and the 'Primal Being' takes place that the human' receives numerous bounties and blessings of the Divine Realm.

This innate 'play of love' of the blending of the '*Shabad* or Word-Consciousness' is very difficult and arduous which only the **rare blessed** *guru*-orientated person can attain.

Until such time as our consciousness does not become subtle and finer with the practice of the cultivation of the 'Shabad or Word-Consciousness' and does not ride on the higher and pure wavelength of the 'Divine Realm', until then the human being's:-

mind can never focus,
mind can never rise above the materialistic sphere,
materialistic darkness can never disappear,
'Illumination' of the soul cannot take place,
intuitional blending of the Shabad or Word-Consciousness
can never take place,
Unstruck 'Sound' can never be heard,
exchange and transaction cannot take place,

''ਮਸਤੀ ਨਹੀਂ ਚੜ੍ਹ ਸਕਦੀ 'ਨਾਮ-ਖੁਮਾਰੀ' ਨਹੀਂ ਆਉਂਦੀ ਪ੍ਰਭੂ ਦੇ ਦਰਸ਼ਨ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦੇ 'ਗੋਬਿੰਦ ਨਹੀਂ ਗੱਜਦਾ'।

ਦੂਜੇ ਪਾਸੇ-ਜੇ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੀ ਰੋਸ਼ਨੀ ਅਤੇ ਅਗਵਾਈ ਵਿਚ, ਸ਼ਰਧਾ ਭਾਵਨੀ ਅਤੇ ਪਿਆਰ ਨਾਲ, 'ਸਬਦ-ਸੁਰਤ ਦੀ ਕਮਾਈ ਵਿਚ ਜੁਟ ਜਾਈਏ ਤਾਂ ਆਤਮਿਕ ਮੰਡਲ ਦੇ ਪ੍ਰੇਮ-ਸਵੈਂਪਨਾ ਦੇ ਅਸਮਾਨਾਂ ਵਿਚ ਜਗਿਆਸੂ ਦੀਆਂ ਆਤਮਿਕ ਉਂਡਾਰੀਆਂ ਲਗਦੀਆਂ ਹਨ, ਅਤੇ ਜੀਵ ਦੀ ਦੂਨ-ਸੁਣਾਈ ਆਤਮਿਕ ਤ੍ਰਕੀ ਹੁੰਦੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਅਤੇ ਨਿਤ-ਨਵੇਂ ਆਤਮਿਕ ਕ੍ਰਿਸਮਿਆਂ ਦੇ ਦਰਸ਼ਨ ਅਤੇ ਤਜਰਬੇ ਹੁੰਦੇ ਹਨ।

ਇਨ੍ਹਾਂ ਅਤਿ ਸੂਖਮ 'ਪ੍ਰਿਸ-ਖੇਲ' ਦੀ 'ਚੁਪ-ਪ੍ਰੀਤ' ਦੇ ਅਨੋਖੇ ਦੈਵੀ ਕ੍ਰੀਸ਼ਮਿਆਂ ਨੂੰ ਗੁਰਬਾਣੀ ਅਤੇ ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਸੁਚੱਜੇ ਢੰਗ ਠਾਲ ਇਉਂ ਦਰਸਾਇਆ ਹੈ:---

| 'ਤੇਰੇ ਦਰ | ਭਸਨ ਕਉ | ਕੇਤੀ | ਬਿਲਲਾਇ | 11 |
|----------|--------|------|--------|----|
|----------|--------|------|--------|----|

| ਵਿਰਲਾ ਕੋ ਚੀਨਸਿ, ਗੁਰ ਸਬਦਿ ਮਿਲਾਇ ॥'' (ਪੰਨਾ-1188)       |   |
|------------------------------------------------------|---|
| ''ਸੋਹਨ ਸੌਹਿ ਲੀਆ ਮਨੂ ਮੇਰਾ,                            |   |
| ਸਮਝਸਿ ਸਬਦੁ ਬੀਚਾਰੇ ॥'' (ਪੰਨਾ-1197)                    |   |
| ''ਸਬਦੁ ਚੀਨ੍ਰਿ ਆਤਮੁ ਪਰਗਾਸਿਆ,                          |   |
| ਸਹਜੇ ਰਹਿਆ ਸਮਾਈ ॥'' (ਪੰਨਾ-753)                        |   |
| 'ਸਤਿਗੁਰ ਸਬਦਿ ਉਜਾਰੋ ਦੀਪਾ ॥                            |   |
| ਬਿਨਸਿਓ ਅੰਧਕਾਰ ਤਿਹ ਮੰਦਰਿ,                             |   |
| ਰਤਨ ਕੋਠੜੀ ਖੁਲ੍ਹੇ ਅਨੂਪਾ ॥'' (ਪੰਨਾ-821)                | ļ |
| ''ਜਹ ਕਹ ਤਹ ਭਰਪੂਰ, <b>ਸਬਦੁ ਦੀਪਕਿ ਦੀਪਾਯਉ ॥</b> ''      |   |
| (ਪੰਨਾ-1395)                                          | ł |
| ''ਜਤੁ ਸਤੁ ਸੰਜਮੁ ਸਾਚੁ ਦ੍ਰਿੜਾਇਆ,                       |   |
| ਸਾਚ ਸਬਦਿ ਰਸਿ ਲੀਣਾ ॥'' (ਪੰਨਾ-907)                     | ł |
| ਸਬਦ ਸੁਲਤਿ ਲਿਵ ਲੀਣ ਹੋਇ, ਅਰਥ ਕਥਾ ਗੁਰ ਸਬਦ ਸੁਣੰਦੇ ॥      |   |
| ਭੂਤ ਭਵਿਖਹੁ ਵਰਤਸਾਨ <b>ਅਬਿਗਤਿ ਗਤਿ ਅਤਿ ਅਲਖ ਲਖੰਦੇ ।।</b> |   |
| ਵਾ: ਭਾ: ਗੁ: (6/14)                                   | ł |

'Intoxication can never occur,
'Ecstasy of the *Naam*' doesn't take place,
cannot experience the presence of the Primal Being,
'Gobind' does not thunder.

If on the other hand, we get involved in the cultivation of the 'Shabad or Word-Consciousness' with Faith Filled Desire and love under the illumination and guidance of *Gurbani*, then the seekers will begin to experience spiritual flights in the skies of Divine Realm's Love of the Soul within. Th human then experiences accelerated spiritual progress and daily gets to view ever-new divine miracles and happenings.

**Gurbani** and *Bhai Gurdaas Ji* elaborate beautifully on these astonishing divine miracles brought about by the 'Silent Love' of the very subtle 'Play of Love':-

| Good many men wail for Thy vision, O Lord, through the Guru's word                                                                                           | ,            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| some rare one realises the Lord and blends with Him                                                                                                          | 1188         |
| The Fascinating Lord has fascinated my mind <b>and reflecting on the Gu</b>                                                                                  | <b>ıru's</b> |
| word, it understands its Lord                                                                                                                                | 1197         |
| <b>Remembering the Name, my soul is illumined</b> and I now remain me                                                                                        | erged        |
| in celestial bliss                                                                                                                                           | 753          |
| <b>The True Guru's Word is the light of the lamp</b> With that the darknet the body-mansion is dispelled and the beauteous cabin of jewels is opener unto me |              |
| The Lord is fully pervading every-where. It is the Guru, who has lighted                                                                                     | <b>d the</b> |
| lamp of His Name                                                                                                                                             | 1395         |
| The Guru has enshrined in me lust-control, chastity, arduous toil and righteousness and I am <b>absorbed in the True Name's elixir</b> .                     | 907          |
| Merging their consciousness in the Word-Shabad, they recite the<br>indescribable story of the Word-the Guru. They are competent to su                        |              |

VBG 6/14

incomprehensible pace of the past, present and future.

ਸ਼ਬਦ ਸੁਰਤਿ ਲਿਵ ਲੀਣ ਹੋਇ ਨਿਰੰਕਾਰ ਸਚ ਖੰਡਿ ਨਿਵਾਸੀ। (ਵਾ: ਗਾ: ਹ: 25/18)

(€.: a.: 0]: 2.3/1

'ਸਬਦ ਗੁਰੂ' ਦੀ ਬਾਬਤ ਭੀ ਸੰਗਤਾਂ ਵਿਕ ਆਮ ਭੁਲੇਖੇ ਪਏ ਹੋਇ ਹਨ ।

'ਗੁਰੂ' ਦੇ ਅਖਰੀ ਅਰਥ ਹਨ-'ਗੋ'-ਹਨ੍ਹੇਰੇ ਨੂੰ ਨਾਸ ਕਰਨ ਵਾਲੀ ਰੋ\*. 'ਅਥਵਾ' 'ਰੋਸ਼ਨੀ', ਯਾਨੇ ਮਾਇਕੀ ਅਗਿਆਨਤਾ-ਰੁਪੀ 'ਹਨੇਰ' ਯਾ 'ਭਰਮ' ਨੂੰ ਦੂਰ ਕਰਨ ਵਾਲਾ 'ਚਾਨਣ' ।

'ਸਾਧੋ, ਇਹੁ ਜਗੁ ਭਰਮ ਭੁਲਾਨਾ ॥ ਰਾਮ ਨਾਮ ਕਾ ਸਿਮਰਨੁ ਛੱਡਿਆ, ਮਾਇਆ ਹਾਥਿ ਬਿਕਾਨਾ ॥''-(ਪੌਨਾ- 84) 'ਬਾਹਰਲਾ ਹਨੇਰ'-ਸੂਰਜ ਦੀ ਰੌਸਨੀ ਯਾ 'ਬੱਤੀ' ਨਾਲ ਦੂਰ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ । 'ਮਾਇਕੀ ਅਗਿਆਨਤਾ'-ਵਿਦਿਅਕ ਅਤੇ ਵਿਗਿਆਨਕ ਗਿਆਨ ਨਾਲ ਦੂਰ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਪਰ 'ਮਾਨਸਿਕ ਅਗਿਆਨਤਾ ਦੇ ਭਰਮ' ਨੂੰ 'ਆਤਿਮ-ਜੋਤਿਂ-ਸਰੂਪੀ ਗੁਰੂ ਹੀ ਦੂਰ ਕਰ ਸਕਦਾ ਹੈ । ਸੂਰਜ ਦੀ ਰੌਸ਼ਨੀ ਯਾ ਦਿਮਾਗੀ ਗਿਆਨ-ਇਸ ਮਾਨਸਿਕ 'ਭਰਮ' ਦੇ ਹਨੇਰ ਨੂੰ ਦੁਰ ਨਹੀਂ ਕਰ ਸਕਦੇ ।

'ਬਿਨੁ ਸਬਦੈ ਸਭੁ ਅੰਧ ਅੰਧੇਰਾ, ਗੁਰਮੁਖਿ ਕਿਸਹਿ ਬੁਝਾਇਦਾ । (ਪੰਨਾ-1065)

'ਜੇ ਸਉ ਚੰਦਾ ਉਗਵਹਿ ਸੂਰਜ ਚੜਹਿ ਹਜਾਰ ॥'' ਏਤੇ ਚਾਨਣ ਹੋਦਿਆ ਗੁਰ ਬਿਨੂ ਘੋਰ ਅੰਧਾਰ ॥''—

(ਪੰਨਾ—463)

'ਗੁਰ ਗਿਆਨ ਅੰਜਨੁ ਸਤਿਗੁਰੂ ਪਾਇਆ, ਅ<mark>ਗਿਆਨ</mark> ਅਧੇਰ ਬਿਨਾਸੇ ॥'' (ਪੰਨਾ—573)

ਆਦਿ ਤੋਂ ਹੀ, ਸਮੇਂ-ਸਮੇਂ ਸਿਰ, 'ਆਤਮਿ-ਜੋਤ'—'ਗੁਰੂ', ਅਵਤਾਰ, ਪੈਗੰਬਰ, ਪੰਜ—ਭੂਤਕ ਦੇਹ ਵਿਚ – ਮਾਇਕੀ ਅਤੇ ਮਾਨਸਿਕ ਅਗਿਆਨਤਾ ਦੇ ਹਨੇਰ ਨੂੰ ਦੂਰ ਕਰਨ ਲਈ, ਪ੍ਰਗਟ ਹੁੰਦੇ ਰਹੇ। ਏਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ, 'ਆਤਮ-ਜੋਤ-ਸਰੂਪ'-ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਭੀ, ਪੰਜ ਭੂਤਕ ਦੇਹ ਧਾਰਕੇ, ਦਸ ਮਾਨੁਖੀ ਜਾਮਿਆਂ ਵਿਚ ਫੇਰਾ ਪਾਕੇ, ਜਗਤ ਦੀ ਤਿਮਰ ਮਾਨਸਿਕ ਅਗਿਆਨਤਾ ਨੂੰ ਦੂਰ ਕਰਦੇ ਰਹੇ। ਆਖਿਰ ਵਿਚ ਗੁਰਸਿਖਾਂ ਨੂੰ 'ਗੁਰਬਾਣੀ', ਅਥਵਾ ਗਰੁ ਗਰੰਬ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਲੜ ਲਾ ਗਏ। Absorbing their consciousness in the Word, they reside in the true abode (holy congregation) of the Formless One. VBG 25/18

There is widespread doubt also exist in the **Sangat** (holy congregation) regarding '*Shabad*-Guru' or the Word of the Guru.

The literal meaning of the word '*Guru*' are – 'Gu"- the darkness that can be destroyed by 'ru' or 'illumination' or materialistic form of 'darkness' or 'doubt' can be dispersed by 'light'.

*O saints, this world is gone astray in doubt,* It has forsaken the meditation of the Lord's Name and has sold itself to worldly attachments 84

**The external darkness** - can be dispersed by the light of the sun or 'lamp'.

**Materialistic ignorance** – can be dispersed with education and scientific knowledge.

But the 'doubt of mental darkness' can only be dispersed by the 'Divine Light form' - *Guru*. The light from the sun or intellectual knowledge cannot disperse this darkness of 'mental 'doubt.

Without the Name, all is utter darkness, Rare is the one, who<br/>understands this through the Guru's grace1065

If hundred moons arise and a thousand suns appear, even with such light, there would be pitch darkness without the Guru 463

# The Satguru has applied the collyrium of Divine knowledge and the<br/>darkness of my ignorance is dispelled.573

Since the beginning, from time to time, the 'Divine Light' – '*Gurus*', avtaars, prophets continued to manifest themselves by taking the five element body - to disperse the ignorance of materialistic and mental darkness. In the same way the 'Divine-Light-form' of *Guru Nanak Dev Ji* too, assumed this body of five elements, and moving through ten life-forms, endeavoured to disperse the darkness of mental ignorance of the world. In the end **linked the** *Gursikhs* with '*Gurbani*' or *Guru Granth Sahib Ji*.

ਇਸ ਗੁਰਬਾਣੀ ਵਿਚ ਸਤਿਗੁਰੂ ਦੀ ਆਪਨੀ 'ਜੋਤ' ਅਥਵਾ, 'ਪ੍ਰਕਾਸ਼-ਰੂਪ' 'ਸਬਦ' ਦਾ ਪ੍ਰਵੇਸ ਹੈ ।

ਬਾਣੀ ਗੁਰੂ ਗੁਰੂ ਹੈ ਬਾਣੀ ਵਿਚਿ ਬਾਣੀ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਸਾਰੇ ॥ ਗੁਰੁ ਬਾਣੀ ਕਹੈ ਸੇਵਕ ਜਨੂ ਮਾਨੈ, ਪਰਤਖਿ ਗੁਰੂ ਨਿਸਤਾਰੇ ॥"— (ਪੰਨਾ—982)

ਇਸ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੇ 'ਅਖਰ-ਸਰੂਪ ਦੇ 'ਅੰਤ੍ਰਗਤ—'ਗੁਪਤੀ ਆਤਮ-ਜੋਤ' ਦਾ 'ਪ੍ਰਕਾਸ' ਹੈ। ਏਸ਼ੇ 'ਆਤਮ-ਪ੍ਰਕਾਸ' ਨੂੰ ਹੀ 'ਸ਼ਬਦ' ਯਾ 'ਨਾਮ' ਭੀ ਕਿਹਾ ਗਿਆ ਹੈ।

> 'ਸਚਾ ਸਤਿਗੁਰੂ ਸਬਦੁ ਅਪਾਫ਼ਾ, ਤਿਸ ਦੇ ਸਬਦਿ ਨਿਸਤਰੇ ਸੰਸਾਰਾ ॥ (ਪੰਨਾ—1055)

> ਸਬਦੁਗੁਰ ਪੀਰਾ, ਗਹਿਰ ਗ੍ਰੰਭੀਰਾ, ਬਿਨੁਸਬਦੈ ਜਗੁਬਉਰਾਨੰ ॥" (ਪੰਨਾ---635)

> 'ਆਪੇ ਸਤਿਗੁਰ ਆਪਿ ਸਬਦੁ ਜੀਉ, ਜੁਗੁ ਜੁਗੁ ਭਗਤ ਪਿਆਫੇ ਸ਼' (ਪੰਨਾ 246)

੍ਰ ਸ਼ਤਿਗੁਰ ਮੈਂ ਸਬਦ ਸਬਦ ਮੈਂ ਸਤਿਗੁਰ ਹੈ, ਨਿਰਗੁਨ ਗਿਆਨ ਧਿਆਨ ਸਮਝਾਵੈ ਜੀ । (ਭਾ: ਗੁ ਕਬਿਤ 534)

'ਸ਼ਬਦ-ਗੁਰੂ ਦਾ ਗਿਆਨ ਜਾਂ ਸਿਧਾਂਤ-ਸਾਡੀ ਦਿਮਾਗੀ ਸਮਝ ਤਾਂਈ ਹੀ ਸੀਮਤ ਹੈ। ਇਸੇ ਕਰਕੇ ਸੰਗਤਾਂ ਵਿਚ ਇਸ ਵਿਸ਼ੇ ਉਤੇ ਤਲਖ ਵਾਦ-ਵਿਵਾਦ ਅਤੇ ਝਗੜੇ ਹੁੰਦੇ ਹਨ।

ਅਸਲ ਵਿਚ 'ਸ਼ਬਦ-ਗੁਰੂ' ਦਾ ਵਿਸ਼ਾ, ਤਿੰਨਾਂ ਗੁਣਾਂ ਤੋਂ ਉਤੇ, ਚੌਥੇ ਪਦ ਦੀ 'ਅਨੁਭਵੀਂ' ਖੇਡ ਹੈ।

'ਸ਼ਬਦ' ਦੇ ਦੋ ਸਰੂਪ ਹਨ :---

'ਅਖਰੀ ਸਰੁਪ :—ਜੋ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੀ ਸ਼ਕਲ ਵਿਚ ਔਕਤ ਹੈ।

2. 'ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਸਰ੍ਰੂਪ', 'ਪਰਮ-ਤੱਤ', 'ਆਤਮ ਰੌ', 'ਨਾਮ' 'ਜੋਤ-ਸਰੂਪ' ਹੈ, ਜੋ ਕੇਵਲ ਗੁਰ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਦੁਆਰਾ ਹ**ੀ 'ਅਨੁਭਵ ਹੋ** ਸਬਦਾ ਹੈ।

ਗੁਰਬਾਣੀ ਯਾਂ "ਸ਼ਬਦ ਨੂੰ ਅਸੀਂ ਗੁਰੂ ਮੰਨਦੇ ਹਾਂ, ਪਰ ਸਾਡਾ ਇਹ 'ਵਿਸਵਾਸ'-'ਓਪਰੇ-ਮਨ' ਅਤੇ 'ਬੱਧੀ' ਤਾਂਈਂ ਸੀਮਤ ਹੈ, ਅਤੇ ਡੁੰਘੇ ਮਨ, ਚਿਤ ਅਨੁਭਵ In *Gurbani Satguru's* own 'light' or '*Shabad'* (Word), the 'manifested form' is present.

# The Word, the Bani is Guru, and Guru is the Bani. Within the Bani, the Ambrosial Nectar is contained.

*If His humble servant believes, and acts according to the Words of the Guru's Bani, then the Guru, in person, emancipates him.* 982

Within the script-form of *Gurbani* is the presence of the 'innate, hidden soul-light'. This 'soul-light' is indeed refereed to as '*Shabad*' (Word) or '*Naam*'.

| True is the True Guru. Infinite is the Word of His Shabad.           |      |
|----------------------------------------------------------------------|------|
| Through His Shabad, the world is saved.                              | 1055 |
| The Word of the Chabed is his Company and envitual teacher, must and |      |

The Word of the Shabad is his Guru and spiritual teacher, profound and<br/>unfathomable; without the Shabad, the world is insane.635

*He Himself is the True Guru, and He Himself is the Shabad;* in each and every age, He loves His devotees. 246

In the Satgur is the shabad, and in the Shabad is the Satgur. From this Divine Knowledge one begins to understand the contemplation of the Formless Being. KBG 534

The understanding of the Divine Knowledge of **'Shabad-Guru'** or its doctrine is limited to the extent of our intellectual knowledge. That is why among the sangat or congregation **heated debates and quarrels take place on this subject.** 

The fact is that **the subject of 'Shabad-Guru'** is beyond the tri-worldly attributes. **It is the 'intuitional' play of the fourth (spiritual) state.** 

'Shabad' has two forms:-

- 1 **The written form:** This is exists in the form of *Gurbani*.
- 2 **The 'manifested form'** The 'primal-essence', 'soul-current', *Naam*', 'light-form' which can be 'experienced' only through intuition by Gur-parsad, the Grace of the Guru.

We regard *Gurbani* or '*Shabad* as our Guru, but this 'belief' of ours is restricted to our 'superficial-mind' and 'intellect' and it has not descended into

| ਵਿਚ ਨਹੀ ਉਤਰਿਆ। ਏਸ ਕਰਕੇ ਅ<br>ਭਾਵਾਂ ਨੂੰ :<br>ਬੁਝਿਆ ਨਹੀਂ | ਸੀਂ ਗੁ           | ਰ਼ਬਾਣੀ ਦੇ ਉਪਚੇਸ਼ਾਂ ਦੇ ਅੰਤ੍ਰੀਵ             |  |
|-------------------------------------------------------|------------------|-------------------------------------------|--|
| ਸਮਝਿਆ ਨਹੀਂ                                            |                  |                                           |  |
| ਮੰਨਿਆ ਨਹੀਂ                                            | 1                |                                           |  |
| ਜੀਅਹੁ ਨਰ                                              | ਜੀਅਹੁ ਨਹੀਂ ਜਾਣਿਆ |                                           |  |
| ਅਨੁਭਵ                                                 | 🛯 ਨਹੀਂ           | ਂ ਕੀਤਾ ।                                  |  |
| ਏਸੇ ਕਾਰਨ <b>ਸਾਡਾ ਜੀਵਨ-ਗੁਰਾ</b>                        | ਬਾਣੀ ਜ           | ਦੇ ਦੇ ਆਤਮਿਕ 'ਪੱਖ' ਯਾ 'ਅੰਤ <del>੍ਰੀਵ</del> |  |
| ਆਸ਼ੇ' ਦੇ 'ਅਨੁਕੂਲ' ਨਹੀਂ ਹੈ-ਬਲਕਿ                        | 7 ਐਨ             | 'ਉਲਟ ਹੈ ।                                 |  |
| ਇਸ ਗਲ ਨੂੰ ਸਪਸ਼ਟ ਕਰਨ ਲਈ                                | ਹੇਠਲ             | ਾ ਬਿਊਰਾ ਸਹਾਇਕ ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ ।                |  |
| ਗੁਰਬਾਣੀ ਦਾ ਉਦੇਸ਼                                      |                  | ਸਾਡੀ ਜੀਵਨ ਕਿਰਿਆ                           |  |
| 'ਪਹਿਲਾ ਮਰਨ ਕਬੂਲ ਕਰ'                                   |                  | 'ਮ∎ਨ' ਵਿਸਾਰ ਕੇ ਜੀਵਨ ਨੂੰ ਹੀ                |  |
|                                                       |                  | ਜੱਫਾ ਪਾਈ ਬੈਠੇ ਹਾਂ ।                       |  |
| <b>'ਸਾਚਿ' ਨਾਮਿ ਮੇਰਾ ਮਨੁ ਲਾਗਾ</b> ।।                   |                  | 'ਮਾਇਆ' ਸਿਊ ਮੇਰਾ ਮਨ ਲਾਗਾ ॥                 |  |
| ਲੱਗਨ ਸਿਉ ਮੇਰਾ ਠਾਠਾ ਬਾਗਾ ॥' <sup>•</sup>               |                  | ਹਰਿ ਸਿਊ ਮੇਰਾ ਠਾਠਾ ਬਾਗਾ ॥''                |  |
| ਅਵਰਿ ਕਾਜ ਤੇਰੇ ਕਿਤੇ ਨ ਕਾਮ ॥                            |                  | ਦਿਨ ਰਾਤ ਅਵਰ ਕਾਜ ਵਿਚ ਹੀ                    |  |
|                                                       |                  | ਗਲਤਾਨ ਹਾਂ।                                |  |
| ਿਮਿਲੂ ਸਾਧ ਸੰਗਤ ਭਜੂ ਕੇਵਲ ਨਾਮ ॥''                       | <u> </u>         | ਸਾਧ ਸੰਗਤ ਕਰਨ ਦੀ ਫੁਰਸਤ ਜਾਂ                 |  |
|                                                       |                  | ਲੌੜ ਨਹੀਂ ਭਾਸਦੀ।                           |  |
| ''ਗੁਸਾ ਮਨਿ ਨ ਹਢਾਇ ॥''                                 |                  | ਗੁਸੇ ਵਿਚ ਦਿਨ ਰਾਤ ਸੜ ਬਲ ਕੇ                 |  |
|                                                       |                  | ਕੋਇਲੇ ਬਣੇ ਰਹਿਣਾ ।                         |  |
| ''ਨਾ ਕੋ ਬੈਰੀ ਨਹੀ ਬਿਗਾਨਾ,                              | <u></u>          | ਸਾਰੇ ਹੀ ਬਿਗਾਨੇ ਤੇ ਵੈਰੀ ਧਾਰੇ ਹੋਏ           |  |
|                                                       |                  | ਧਾਰੇ ਹੋਏ ਹਨ                               |  |
| ਸਗਲ ਸੰਗਿ ਹਮ ਕੋ ਬਨਿ ਆਈ 🖃                               |                  | ਸਾਡੀ ਕਿਸੇ ਨਾਲ ਨਹੀਂ ਬਣਦੀ ।                 |  |
| ਤਜਹੁ ਸਿਆਨਪ ਸੁਰਿ ਜਨਹੁ,                                 |                  | ਸਿਆਣਪ ਘੋਟਣ ਵਿਚ ਹੀ ਵਡਿਆਈ                   |  |
|                                                       |                  | ਤੇ ਛਖ਼ਰ ਸਮਝਦੇ ਹਾਂ।                        |  |
| ਸਿਮਰਹੁ ਹਰਿ ਹਰਿ ਰਾਇ ॥''                                |                  | ਸਿਮਰਨ ਦੀ ਸਾਨੂੰ ਲੰਡ ਹੀ ਨਹੀਂ                |  |
|                                                       |                  | ਭਾਸਦੀ ।                                   |  |
| ''ਨਾਮ ਬਿਨਾ ਸਭਿ ਕੂੜੁ ਗਾਲੀ                              |                  | ਨਾਮ ਦੀ ਸਾਨੂੰ ਸੌਝੀ ਹੀ ਨਹੀਂ ਕੁੜੀਆਂ,         |  |
| ਹੌਛੀਆ ।।"                                             |                  | ਗੱਲਾਂ ਵਿਚ ਹੀ <b>ਗ</b> ਲਤਾਨ <b>ਹਾਂ</b> ।   |  |
|                                                       | 01               |                                           |  |

our deeper mind, consciousness and intuition. For this reason we have:-

not unraveled not understood not acknowledged not known our inner being not experienced intuitionallyn

the innate meanings of Gurbani's instructions.

For this reason our life-style is **not compatible with the spiritual 'aspect' or the 'innate expectations'**. On the contrary it is the exact 'opposite'.

The details given below will help to clarify this point:-

|    | Instructions of Gurbani                                         | Our life's attitude or action                                                            |
|----|-----------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1  | First be ready to die                                           | Forgetting death we have totally embraced worldly life.                                  |
| 2  | My mind is attached to the true Naam                            | My mind is attached to materialism.                                                      |
| 3  | Before the people I put on a display                            | I put on a display before God.                                                           |
| 4  | Being engrossed other deeds is not going to help you.           | Day and night I'm engrossed in deeds (other than Naam).                                  |
| 5  | Meet the company of the holy and contemplate only upon the Naam | There doesn't seem to be the need or<br>time to particpate in the company of<br>the holy |
| 6  | Do not allow anger to wear out the mind.                        | Burnt and scorched in anger we are reduced to charcoal.                                  |
| 7  | No one is an enemy and no one is a stanger.                     | All are stranger, branded as enemies.                                                    |
| 8  | I am at peace with everyone.                                    | I cannot get along with any one.                                                         |
| 9  | O godly people get rid of your cunningness.                     | Pursuing cunningness is praiseworthy we justify.                                         |
| 10 | Remember the Lord God, your King.                               | We do not see the need to do simran.                                                     |
| 11 | Without the Naam, everything is false and worthless.            | We have no awareness about Naam.<br>We are engrossed false talk.                         |

| 'ਦੇਖ ਕੇ ਅਣਡਿਠ ਕਰਨਾ∍'                   | · · · · · · | ਅਣਡਿਠ ਕਰਨ ਦੀ ਬਜਾਏ ਚੁਆਤੀ                |
|----------------------------------------|-------------|----------------------------------------|
| ÷                                      |             | ਲਾ <b>ਕੇ ਭਾਂਬ</b> ੜ ਮਚਾਉਂਦੇ ਹਾਂ ।      |
| ਸੁਣ ਕੇ ਅਣਸੁਣਿਆ ਕਰਨਾ ।'                 |             | ਸੁਣੀ ਹੋਈ ਗਲ ਨੂੰ 'ਫੰਗ' ਲਾਕੇ 'ਗਲ'        |
|                                        |             | ਦੀ 'ਗਲੌੜ' ਬਣਾ ਦਿੰਦੇ ਹਾਂ ।              |
| ''ਬੁਰੇ ਦਾ ਭਲਾ ਕਰ''                     |             | ਭਲੇ ਨਾਲ ਬੁਰਾ ਕਰਨਾ ।                    |
| 'ਰੋਸ ਨ ਕਾਹੂ ਸੰਗ ਕਰ <mark>ੇ</mark> ॥'   |             | ਨਿਕੀ ਨਿਕੀ ਗੱਲ ਤੋਂ ਰੋਸੇ-ਗਿਲੇ,           |
| · · · ·                                | -           | ਈਰਖਾ ਦਵੈਂਤ, ਵੈਰ ਵਿਰੋਧ ਵਧਾਉਣਾ ।         |
| "ਨਿੰਦਾ ਭਲੀ ਕਿਸੇਕੀ ਨਾਹੀਂ ॥"             |             | ਨਿੰਦਾ ਕਰਕੇ ਰਸ ਮਾਣਨਾ ।                  |
| ਅੰਤਰਮੁਖੀ ਘਾਲਨਾ ਹੈ ।                    |             | ਬਾਹਰਮੁਖੀ ਕਰਮ ਕਾਂਡ ਵਿਚ ਫਸੇ              |
|                                        |             | ਹੋਏ ਹਾਂ ।                              |
| 'ਹਥੋਂ' ਦੋ ਕੇ ਭਲਾ ਮ <mark>ਨਾਈ</mark> ।' |             | ਹਥੋਂ ਲੈਂਕੇ ਭਲਾ ਮਨਾਈ                    |
| ਪ੍ਰੇਮ-ਖਿਲ ਹੈ ।                         |             | ਫੋਕੀ ਕੂੜੀ ਸਾਧਨਾ ਵਿਚ ਪਰਵਿਰਤ             |
|                                        |             | ਹਾਂ।                                   |
| ਠਾਢਾ ਹਰਿ ਨਾਓ⁺ ਹੈ ⊨                     |             | ਅਤਿਸ਼ ਦੁਨਿਆ ਵਿਚ ਸ <b>ੜਦੇ ਹਾਂ</b> ।     |
| ਤੂਹੀ ਤੂਹੀ ਤੂਹੀ ਹੈ                      | <u></u>     | ਮੈਂ ਮੇਰੀ ਦਾ ਬੋਲ-ਬਾਲਾ ਹੈ ।              |
| ਇਸ ਤੋਂ <sup>-</sup> ਸਿਧ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਮ  | ਅਜੇ ਤਾਂਈ ਅ  | ਅਸੀਂ ਗੁਰਬਾਣੀ ਯਾ ' <b>ਸਬਦੁ-ਗੁਰੂ ਨੂੰ</b> |
| ਅੰਤਰ ਆਤਮੇ :—                           |             |                                        |
| ਸਮਝਿਆ                                  | ਾ ਹੀ ਨਹੀਂ   | I                                      |
| ਜਾਣਿਆ ਹੀ ਨਹੀਂ ।                        |             |                                        |
| ਮੰਨਿਆ ਹੀ ਨਹੀਂ ।                        |             |                                        |
| c                                      | <u>.</u> _  | _3/ .                                  |

ਅਪਨਾਇਆ ਹੀ ਨਹੀਂ । ਵਿਸ਼ਵਾਸ ਹੀ ਨਹੀਂ । ਅਨੁਭਵ ਹੀ ਨਹੀ ਕੀਤਾ ।

ਫੇਰ ਵੀ, ਅਸੀਂ ਆਪਣੀ ਮਾਨਸਿਕ ਅਗਿਆਨਤਾ ਅਤੇ ਆਤਮਿਕ ਉਣਤਾ

## ਤੋਂ ਬਿਲਕੁਲ

# ਬੇਖਬਰ ਬੇਪ੍ਰਵਾਹ ਅਵੇਸਲੇ, ਅਤੇ ਜਾਣ-ਬੁਝ ਕੇ 'ਮਚਲੇ' ਹੋਏ ਪਏ ਹਾਂ।

(ਚਲਦਾ...)

|          | Aim of Gurbani                              | Our attitude or action                                                    |
|----------|---------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| 12       | To witness and not be mindful of it.        | Instead of being unmindful, we light a spark and create a raging fire.    |
| 13       | To hear something and not be mindful of it. | To give wings to a statement and blow it out of proportion.               |
| 14       | To be kind to those who are bad and evil.   | To do bad towards those who are good.                                     |
| 15       | Do not keep grievances in your heart.       | Even small things prompt us to show grievance, jealousy, envy and enmity. |
| 16       | Backbiting and slander benefits no one.     | We get pleasure out of backbiting and slander.                            |
| 17       | It's an internal effort.                    | Getting stuck in external rites and rituals.                              |
| 18       | Feel grateful while giving or sharing.      | Feel grateful only on receiving.                                          |
| 19       | It's a play of love.                        | We a engrossed in the hollow and false disciplines or practices.          |
| 20       | Cool and serene is the Lord's Naam.         | Its burning in the fiery world.                                           |
| 21       | It's you, you and you.                      | Me mine predominates here.                                                |
| <u> </u> |                                             |                                                                           |

It is clear from this that we have as yet:-

not understood, not known, not believed in, not accepted, not developed faith in, not had an intuitional experience of

## Gurbani or 'Shabad (Word)-Guru' within our innate self.

Despite all this we are still being totally:-

ignorant, unconcerned, negligent and knowingly being pretentious

about our mental ignorance and spiritual shortcomings. - Continued. 22